
Восемьдесят глав личных  
наставлений 

«Ожерелье драгоценностей» 
(с примечаниями Шечена Гьялцаба) 

 
Сущностные наставления в соответствии 
с  коренными тантрами трёх внутренних 

колесниц ваджраяны1 

 

Зурчунг Шераб Драгпа 

 

Перевод: Антон Мускин 

Редактор Анна Пестова 

Лоцава.ру 

Оглавление 

ВСТУПЛЕНИЕ .................................................................... 2 

I. ВЕРА .............................................................................. 4 

II. ДИСЦИПЛИНА ............................................................ 14 

III. КОНЦЕНТРАЦИЯ ....................................................... 60 

IV. РАЗЛИЧАЮЩАЯ МУДРОСТЬ .................................... 87 

V. ЗАКЛЮЧЕНИЕ .......................................................... 137 

КОЛОФОН .................................................................... 139 

 
1 Три внутренние колесницы ваджраяны — махайога, ануйога, 
атийога. Речь идёт о следующих текстах: «Сутра сущностного 
смысла» (mDo dgongs pa ’dus pa), коренная тантра атийоги; «Сеть 
иллюзорного проявления» (sGyu ’phrul drva ba), коренная тантра 
махайоги; и восемнадцать тантр раздела ума атийоги. 

https://t.me/lotsawaru


Вступление 

НАМО РАТНА ГУРУ БЬЯ2 

Я выражаю почтение учителю, который в дей-
ствительности есть не кто иной, как Ваджра-
саттва, 

Я намерен сплести это «Ожерелье драгоценно-
стей» [из «Восьмидесяти глав личных настав-
лений»], 

В развёрнутой форме с кратким обзором 
структуры. 

Это есть не что иное, как сокровищница драго-
ценностей трёх видов практики. 

Будда, принимая в расчёт различные умствен-
ные способности живых существ,  

Даровал учения согласно различным колесницам 
Дхармы. 

Дешег Гьявопа тщательно «подготовил для 
прядения шерсть» сутр и тантр. 

Он взбил молоко трёх питак. 

Он выпил слова учёных мастеров, как пьют 
воду. 

Он «наслаждался вкусом» медитативных пере-
живаний и реализации мастеров прошлого и 
сам добавлял в них соль. 

 
2 Коренной текст форматирован полужирным курсивом, примеча-
ния Шечена Гьялцаба — обычным курсивом. 



Глядя на проявления как [на отражения] в зер-
кале, 

Он осознал, что любые старания не приводят 
ни к чему, кроме страдания. 

Он осознал, что следует отказаться от забот 
этой мирской жизни. 

Он осознал, что, кроме действий, которые при-
несут благо в будущих жизнях, все остальные 
совершенно бессмысленны.  

Он осознал, что о высоком статусе и славе сле-
дует забыть, как забываешь о плевке, остав-
ленном на дороге.  

Он осознал, что, поскольку всем друзьям и прия-
телям угодить невозможно, следует изба-
виться и от них, и от связанной с ними суеты, а 
вместо этого медитировать в уединении. 

Оставаясь в уединении в Драг Гьяво, он напра-
вил все усилия на практику. 

Эти восемьдесят глав личных наставлений ро-
дились из личного опыта практики Зурчунгпы, и 
в них объяснены все аспекты практики Дхармы 
во всей полноте.  

Тем, кто опасается рождения и смерти, сле-
дует выполнять эту практику, не откладывая. 

Он даровал это учение спонтанно в силу своей 
любящей доброты в форме сердечных настав-
лений. 

Таким образом, существует пять разделов: 



Развив непоколебимую преданность, 

На поле чистой дисциплины мы 

Засеиваем семена концентрации 

И наблюдаем, как созревает урожай мудрости. 

Поэтому здесь собраны наставления по разви-
тию веры, которая является вратами, 

Наставления по развитию дисциплины, кото-
рая является основой, 

Наставления по развитию концентрации, ко-
торая является методом, 

Наставления по развитию мудрости, которая 
является сущностью. 

В заключении даются наставления, представ-
ляющие собой резюме предыдущих наставле-
ний.  

I. Вера 

Первый раздел «Вера» состоит из пяти глав. 

1.  

Демонстрация важности веры как необходи-
мого предварительного условия, а также изъ-
яна недостатка веры. 

Сын мой, поскольку вера является необходи-
мым предварительным условием [для прак-
тики] Дхармы, очень важно знать об изъянах 
её отсутствия и благих качествах обладания 
ей.  



Сущность веры заключается в том, что она де-
лает нашу жизнь нераздельной с Дхармой. 
Смысл самого слова «вера» следующий: это 
устремление достичь своей цели. Вера бывает 
трёх видов: вера, основанная на восхищении; 
пламенная вера; вера, основанная на уверенно-
сти. 

Существует шесть изъянов отсутствия 
веры. 

В отсутствие веры ты подобен камню на дне 
океана. 

В таком случае Дхарма не принесёт тебе ника-
кой пользы. 

Ты подобен лодке без гребца. 

Ты не сможешь перебраться на другой берег 
сансары. 

Ты подобен слепому в храме. 

Ты не сможешь постичь слова и их значение. 

Ты подобен сгоревшему зёрнышку. 

В тебе не прорастут ростки просветления. 

Ты подобен овце, которая не может вы-
браться из загона. 

Так не достичь освобождения от страдания. 

Ты подобен калеке, попавшему на золотой 
остров. 

Тогда к концу этой драгоценной жизни подой-
дёшь с пустыми руками. 

2. 



[В этой главе речь пойдёт о] причинах развития 
веры и благих качеств. 

Сын мой, существует десять причин возникно-
вения веры.  

Вера подобна плодородному полю. 

Такое поле принесёт богатый урожай доброде-
тели. 

Вера подобна драгоценности, исполняющей 
желания. 

Она дарует всё, о чём мечтаешь ты сам и все 
другие существа. 

Вера подобна царю, следящему за выполне-
нием законов. 

Такой царь и все его подданные всегда будут 
счастливы. 

Вера подобна тому, кто пребывает в надёж-
ной крепости. 

Такой человек никогда не загрязнит себя изъя-
нами, но будет развивать благие качества. 

Вера подобна лодке, плывущей по великой 
реке. 

Такая лодка может переправить тебя через 
[океан] страдания рождения, старения, болезни 
и смерти. 

Вера подобна надёжной охране, которая защи-
тит тебя в опасных краях. 

Такая охрана избавляет от страха перед санса-
рой и её низшими мирами. 

3. 



[В этой главе речь пойдёт о] причинах развития 
веры и благих качеств. 

Сын мой, существует десять причин возникно-
вения веры.  

Знай же, что, ведя такой образ жизни, как сей-
час, и общаясь с теми друзьями, какие сейчас 
тебя окружают, ты не обретёшь счастья.  

Именно это и является причиной страдания. 

Знай же, что тебе следует хранить уверен-
ность в истинности закона причины и след-
ствия. 

Потому что этот закон работает всегда. 

Знай же, что тебе следует помнить о смерти 
и непостоянстве. 

Невозможно знать, когда придёт час смерти. 

Знай же, что придётся уйти, оставив имуще-
ство и близких позади. 

Когда ты умираешь, то оставляешь [близких 
и имущество] позади, и ничего из этого тебе 
уже не поможет. 

Знай же, что не получится самому решать, 
где переродишься в следующий раз.  
Никто не знает, куда занесёт его силой преды-

дущей кармы. 

Знай же, что тебе следует помнить, как 
сложно обрести драгоценное человеческое 
рождение, такое же тело, каким обладаешь 
сейчас. 



Очень редко случается так, что вместе схо-
дятся множество причин и условий для обрете-
ния всех надлежащих свобод и дарований. 

Знай же, что тебе следует помнить: в сан-
саре всё связано со страданием. 

Всё, что происходит в сансаре, связано с тремя 
видами страдания.  

Знай же, что тебе следует осознать неисчис-
лимые благие качества Трёх драгоценностей. 

Нет никаких сомнений в том, что Три драгоцен-
ности всегда будут защищать тебя от стра-
даний сансары. 

Знай же, что тебе следует брать в качестве 
примера жизненный путь святых существ и их 
деяния. 

Их активность на уровне тела, речи и ума не 
загрязнена изъянами и пороками. 

Знай же, что тебе следует водить компанию 
лишь с совершенными друзьями, которые дей-
ствуют добродетельно. 

Добродетельная активность таких друзей от-
разится и на тебе, что приведёт к возраста-
нию веры и других благих качеств. 

4. 

[В этой главе речь идёт о] тринадцати сове-
тах о том, к чему следует относиться с отвра-
щением. 

Сын мой, существует тринадцать аспектов 
[обычной жизни], к которым следует отно-
ситься с отвращением.  



Если не удалишься из родных мест, не одоле-
ешь демона гордыни. 

Следует стремиться жить в чужих краях.  

Если не откажешься от забот по ведению хо-
зяйства, у тебя не получится выделять время 
для практики Дхармы. 

Отложи все дела, связанные с ведением домаш-
него хозяйства. 

Если не приступишь к практике в тот самый 
момент, когда зародил веру, списку мирских 
дел, которые необходимо выполнить [безот-
лагательно], не будет конца. 

Отсеки сомнения и нерешительность. 

Не следует обвинять других в том, что твоя 
вера недостаточно сильна. 

Сам держи верёвку, вдетую в кольцо в твоём 
носу. 

Если не откажешься от своего имущества, 
мирским амбициям не будет конца.  

Используй всё своё имущество для подношений 
учителю и Трём драгоценностям.  

Если не отдалишься от своей родни, привязан-
ность и неприязнь не прекратятся никогда.  

Всегда полагайся на уединение. 

Если не начнёшь действовать сейчас, нет уве-
ренности, куда отправишься позже.   

Сейчас, когда сложились все благоприятные об-
стоятельства, тебе следует предпринять всё 
возможное, чтобы вырваться из сансары. 



Если не начнёшь действовать прямо сейчас, 
когда у тебя есть для этого все условия, мо-
литвы о следующей жизни останутся лишь 
пустой болтовнёй. 

Если ты способен осуществить задачу, но не 
предпринимаешь для этого никаких действий, 
так ты подводишь сам себя.  

Не обманывай сам себя и скорее приступай к 
практике Дхармы. 

Призови в качестве свидетеля свой собствен-
ный ум. 

Поэтому пора отказаться от того, что в бу-
дущем будет потеряно в любом случае. 
Только так это может послужить твоей 
цели.  

Всё, чем владеешь, — и имущество, и даже соб-
ственное тело — используй на благо Дхарме. 

Вместо того, чтобы тратить время на те 
дела, которые ты всё равно не способен дове-
сти до конца, лучше сосредоточься на обрете-
нии опыта в том, что, без сомнения, сможешь 
завершить.  

Поэтому ради практики Дхармы следует быть 
готовым ко всему, будь то испытания или ас-
кеза. 

Вместо того, чтобы совершать приготовле-
ния к следующему году жизни — а кто знает, 
наступит ли вообще этот следующий год, — 
лучше подготовься к смерти, ведь в том, что 
она придёт, нет никаких сомнений.  

Время утекает, сведи планы к минимуму. 



Если будешь выполнять практику, пища и 
одежда «сами тебя найдут», а потому не во-
влекайся в надежду и страх. 

Для тех, кто практикует Дхарму, очень важно 
отказаться от забот обычной жизни. 

5. 

[В этой главе речь идёт о] тринадцати ключе-
вых аспектах, указывающих безошибочный 
путь. 

Сын мой, существует тринадцать аспектов 
[пути], которые особенно важны. 

Реализация [учителя] подобна пространству — 
она остаётся свободной от ограничений. Его 
опыт переживаний неизменен и сравним с океа-
ном. Его сострадание сияет ровным светом, 
как сияют солнце и луна. 

Очень важно с уважением относиться к тому 
учителю, кто обладает этими тремя каче-
ствами.  

Поскольку учитель является основой пути, сле-
дуй за ним, радуя его тремя способами. Даже во 
сне не допускай к нему неуважения. 

Очень важно даровать наставления тем уче-
никам, которые являются подходящими сосу-
дами.  

Они станут держателями линии передачи и бу-
дут приносить пользу себе и другим, учению и 
живым существам. Не жадничай, когда дело ка-
сается учений. 



Очень важно отбросить всякую привязан-
ность к феноменам внутри и вовне.  

Помни об изъянах привязанности к удоволь-
ствиям пяти структур чувственного восприя-
тия. 

Когда выполняешь практику согласно настав-
лениям, важно помнить о долгосрочной пер-
спективе.  

Что касается практики Дхармы, не допускай 
нетерпеливости. Будь готов следовать за учи-
телем на протяжении долгого времени. Не 
верти хвостом, как як! 

Очень важно развивать пламенную предан-
ность йидаму и Трём драгоценностям. 

Если не обладаешь искренней преданностью, то 
не получишь и благословение. Поэтому прила-
гай все усилия к тому, чтобы принять прибе-
жище. 

Очень важно усердно практиковать доброде-
тель. 

Тебе следует брать пример с красавицы, кото-
рая обнаружила, что копну её роскошных волос 
объяло пламя. Не поддавайся лени. 

Очень важно воздерживаться от неблагих де-
яний.  

Помни о том, к каким следствиям приводят не-
благие деяния, и следи за тем, чтобы их не со-
вершать, как следишь, чтобы в глаз не попало 
даже крохотной соринки. 

Очень важно полагаться на отсечение услож-
нённого мышления! 



Предоставь мыслям пяти ядов растворяться 
самопроизвольно.  

В периоды постмедитации очень важно пола-
гаться на сострадание и бодхичитту.  

Это основа Великой колесницы и, стало быть, 
то, без чего никак не обойтись. Тренируйся вос-
принимать [благо] других живых существ более 
важным, чем собственное. 

Тебе необходимо развить уверенность в без-
ошибочности устных наставлений. 

Если нет сомнений, достижения не заставят 
себя долго ждать. 

Очень важно не нарушать обеты и самайи. 

Не загрязняй ум падениями и нарушениями в 
рамках трёх сводов обетов. 

Очень важно прийти к окончательному вы-
воду, что природа ума является нерождённой. 

Поскольку твой ум и проявления являются иг-
рой проекций дхарматы, следует понять, что 
природа ума является нерождённой, подобно 
пространству.  

Очень важно не даровать тайные сущност-
ные наставления неподходящему сосуду. 

Разглашение тайных учений провоцирует кри-
тику, поэтому будь осторожен — как следует 
проверяй, достоин ли потенциальный ученик. 

Так заканчивается первый раздел «Восьмиде-
сяти глав личных наставлений» — наставле-
ния по непоколебимой вере, являющейся вра-
тами [ведущими на путь Дхармы]. 



II. Дисциплина 

Это наставления по драгоценной непревзойдён-
ной практике дисциплины, которая является 
совершенной основой. В этом разделе восемна-
дцать глав. 

6.  

[В этой главе содержатся] наставления по под-
ходящему для практики времени. 

Сын мой, существует десять факторов. 

Если присутствие [в этом мире] учений Будды 
и твоей веры в них совпадут по времени, то 
это означает, что ты накопил достаточно 
заслуги в своих предыдущих жизнях.  

Сейчас ты обрёл все свободы и дарования, так 
не растрачивай же их впустую!  

Если ты заинтересовался Дхармой и встретил 
учителя, который может даровать настав-
ления, это то же самое, как если бы слепой 
нашёл драгоценный камень. 

Встретить такого учителя снова в будущем 
будет непросто, поэтому оставайся с ним так 
долго, как можешь, ценя его, как собственные 
глаза. 

Если вера, усердие и мудрость дополняют че-
ловеческое тело, не повреждённое изъянами, 
то это есть не что иное, как кармические ре-
зультаты практики Дхармы. 

Усердно применяй методы, которые позволяют 
вырастить это дерево. 



Если в мирской жизни ты постоянно подверга-
ешься критике от родственников, это 
должно лишь ещё больше побуждать тебя к 
практике. 

Прими твёрдое решение и выполняй практику 
Дхармы. 

Если ты состоятелен и при этом, раздавая 
средства тем, кто в них нуждается, ощуща-
ешь радость, это означает, что твоя щед-
рость достигла совершенства. 

Не поддавайся скупости и практикуй непредвзя-
тую щедрость. 

Если ты усердно выполняешь практику и это 
приводит к прорыву плотины [сдерживающей] 
страдания, это лишь указывает на то, что 
ты очищаешь совершённые прежде неблагие 
действия. 

Практикуй радость [когда происходит подоб-
ное] и откажись от ложных воззрений. 

Если люди проявляют агрессию в отношении 
практикующего, который ничего дурного не 
сделал, это лишь помогает ему следовать по 
пути терпения. 

Избегай раздражения и недоброжелательства. 
Помни о пользе терпения! 

Если твоя вера совершенна и при этом ты сле-
дуешь полученным наставлениям, это верный 
признак того, что карма исчерпана.  

В будущем уже не переродишься в сансаре. Лю-
бая практика Дхармы должна становиться 
противоядием от привязанности и неприязни. 



Если опасаешься смерти и при этом у тебя 
есть возможность увидеть, как умирают дру-
гие люди, то это указывает на то, что при-
шло время направить ум прочь от сансары.  

Не привязывайся к счастью и комфорту теку-
щей жизни. 

Если думаешь, что сначала надо закончить 
дела мирской жизни и только после этого при-
ступать к практике Дхармы, то это лишь 
козни демона, который искушает тебя откла-
дывать практику.  

Очень важно не попадать под влияние этого де-
мона! 

7. 

[В этой главе содержатся] тринадцать 
наставлений по практике. 

Сын мой, вот тринадцать наставлений. 

Собственная смерть и смерть других — вот 
лучшие шпоры, подгоняющие твою практику.  

Когда придёт момент смерти, неведомо, по-
этому отбрось бесполезную мирскую суету и 
заботы.  

Если хочешь развить глубокое уважение к учи-
телю, проверь, какими внутренними и внеш-
ними благими качествами он обладает. 

Не пытайся обнаружить изъяны. Если видишь 
[в учителе] изъяны, это указывает на твоё соб-
ственное загрязнённое восприятие.  



Если хочешь поддерживать гармоничные от-
ношения со всеми, не препятствуй тому, к 
чему они прилагают усилия. 

Поскольку все колесницы несут в себе истину на 
соответствующем уровне, не выноси оценоч-
ных суждений о тех или иных традициях и фило-
софских школах. 

Чтобы не расстраивать учителя, выполняй 
практику со всем усердием. 

Тогда обретёшь все благие качества без исклю-
чения. 

Если хочешь быстро обрести достижения, 
храни обеты и самайи в чистоте и не позволяй 
им ослабевать.  

Все обеты сводятся к тому, чтобы не совер-
шать десять неблагих действий и не подда-
ваться обычному воздействию пяти ядов. 

Если хочешь остановить поток четырёх рек, 
необходимо установить нерождённую при-
роду всеосновы.  

Когда постигнешь нерождённую природу всеос-
новы, непрерывный поток рождения и смерти 
прекратится.  

Если не хочешь сталкиваться с препятстви-
ями, мешающими достижению просветления, 
не поддавайся отвлечениям обычной жизни. 

Попытки помогать другим без достаточной 
для этого квалификации, также становятся 
препятствиями. Не пытайся помогать другим, 
пока не готов к этому. 



Если хочешь приносить другим пользу, не при-
кладывая усилий, медитируй на четырёх без-
мерных качествах. 

Если будешь развивать бодхичитту, то любые 
твои действия будут идти другим на пользу. 

Если не хочешь в следующих жизнях переро-
диться в трёх нижних уделах, тщательно из-
бегай десяти неблагих действий. 

Всегда будь внимателен! 

Если хочешь быть счастливым в будущих жиз-
нях, направь усилия на совершение десяти бла-
гих действий. 

Теперь, когда у тебя есть выбор, не перепутай, 
от каких действий следует воздерживаться, а 
какие совершать. 

Если хочешь, чтобы твой ум повернулся к 
Дхарме, придётся испытать муки страдания 
на собственном опыте. 

Размышляя о бесполезности усилий в мирских 
делах, развивай решимость. Духовный путь не 
бывает лёгким. 

Если хочешь развернуть ум прочь от сансары, 
настойчиво стремись к совершенному про-
светлению. 

Очень важно осознать блага освобождения 
и просветления уровня трёх колесниц. 

Если хочешь обрести плод — три каи, осу-
ществляй два накопления одновременно. 

Это очистит загрязнения, омрачающие три 
каи. 



8. 

[В этой главе речь идёт о] пяти бесполезных 
действиях, которые не имеют никакого отно-
шения к истинной практике. 

Сын мой, существует пять бесполезных дей-
ствий. 

Бесполезно заявлять, что Дхарма — твой 
главный интерес, если всё ещё не направил ум 
прочь от сансары. 

Если всё, что ты делаешь, ты делаешь ради це-
лей обычной жизни, плодов Дхармы не обре-
тёшь. Чтобы по-настоящему практиковать 
Дхарму, придётся отсечь цепляние за проявле-
ния сансары.  

Бесполезно медитировать на пустотности, 
если не пытаешься отсечь привязанность к 
внешним проявлениям. 

Ты медитируешь на пустотности для того, 
чтобы отсечь цепляние — веру в реальное су-
ществование феноменов. Если не освободишься 
от этого, пустотность для тебя так и оста-
нется лишь бесполезным словом. 

Бесполезно практиковать медитацию, если не 
развернул ум прочь от страстного желания. 

«Великие» практикующие, отклонившиеся от 
пути в пользу проведения оплачиваемых ритуа-
лов для деревенских жителей, рискуют закон-
чить как обычные люди. 

Громкие слова бесполезны, если не понимаешь 
их смысла. 



Часто бывает так, что пустомели вовлека-
ются в высокопарные беседы о воззрении, по-
этому лучше придерживайся ключевых аспек-
тов естественного состояния.  

Бесполезно применять наставления, если не 
испытываешь преданности. 

Любые медитативные переживания, реализа-
ция и связанные с ними благие качества возни-
кают лишь вследствие благословения учителя, 
а оно не может снизойти на нас, если мы не ис-
пытываем преданности. 

9. 

[В этой главе речь идёт о том], как развить ре-
шимость выполнять практику, надев великую 
броню усердия. Это пять действий, приносящих 
пользу.  

Сын мой, существует пять действий, принося-
щих пользу. 

Тебе следует развивать пламенную предан-
ность учителю, и тогда благословение линии 
передачи снизойдёт на тебя естественным 
образом. 

Практика тайной мантраяны — это путь пре-
данности и благословения. Твой коренной учи-
тель и все учителя линии передачи обладают 
единой сущностью. Воспринимай учителя как 
будду-дхармакаю. Тогда на тебя снизойдёт бла-
гословение всех будд. 

Тебе следует накопить достаточно заслуги, и 
тогда всё задуманное осуществится.  



Устремления осуществятся у того, кто нако-
пил достаточно заслуги. Всегда совершай под-
ношение семи ветвей, поддерживая устремле-
ние бодхичитты. Если будешь поступать по-
добным образом, обретёшь доброе сердце. 

Тебе следует тренировать ум, и тогда в нём 
разовьётся способность к стабильной концен-
трации. 

Очень важно приложить все силы к тренировке 
тела и ума. 

Тебе следует развивать стабильную концен-
трацию, тогда сумеешь одолеть тревожа-
щие эмоции. 

Практика пребывания в покое помогает устра-
нить тревожащие эмоции, а практика особого 
прозрения — их семена.  

Тебе следует освободиться от тревожащих 
эмоций, тогда быстро достигнешь просветле-
ния. 

Кроме твоего собственного ума, очищенного 
от омрачений, нет никакого другого просвет-
ления.  

10. 

[В этой главе речь идёт о] распознании лжи, 
связанной с мнимой практикой Дхармы. 

Сын мой, существует пять ложных утвер-
ждений. 

Если ты продолжаешь искать мирских благ, 
твои слова о страхе перед рождением и смер-
тью становятся ложью.   



Если не отсечёшь привязанность, не сможешь 
освободиться от рождения и смерти. 

Если не страшишься рождения и смерти, твои 
слова о принятии прибежища становятся ло-
жью. 
Одни лишь слова тебе не помогут. 

Если не избавился от страстного желания, 
твои слова о том, что являешься серьёзным 
практикующим, становятся ложью.  

Любая привязанность — как вовне, так и 
внутри — становится для тебя тюрьмой. Свя-
зан ты верёвкой или прикован золотой цепью, 
большой разницы нет. 

Если не понимаешь закон кармы, твои слова о 
том, что реализовал воззрение, становятся 
ложью. 

Тебе следует всегда помнить о ключевом ас-
пекте: пустотность проявляется как причина 
и следствие. 

Если не выбрался из трясины существования в 
сансаре, твои слова о том, что являешься буд-
дой, становятся ложью.  

Если не устранишь причины — пять тревожа-
щих эмоций, никогда не выберешься из болота 
сансары, которая является их следствием. По-
этому усердно применяй противоядие — три 
вида практики.  

11. 

Практикуй на протяжении долгого времени, 
надев броню усердия, поддерживая решимость 
и храбрость. 



Сын мой, существует пять истинных утвер-
ждений. 

Когда говоришь, что без медитации не стать 
буддой, это истинное утверждение.  

Если не вступишь на путь медитации, то, даже 
если сам Будда возьмёт тебя за руку, это не по-
может, ведь всю эту вселенную держит в своей 
ладони Будда Вайрочана Химасагара. 

Когда говоришь, что, если не нарушил самайи, 
не попадёшь в ад, — это истинное утвержде-
ние.  

Всегда призывай в качестве свидетеля соб-
ственный ум, поддерживая памятование и бди-
тельность.  

Когда говоришь, что, разделяя искусные ме-
тоды и мудрость, скатываешься на уровень 
шраваков, это истинное утверждение.  

Тот, кто практикует согласно учениям Великой 
колесницы никогда не разделяет искусные ме-
тоды и мудрость. Следуй по пути шести запре-
дельных совершенств — парамит. 

Если говоришь, что непонимание того, как со-
гласовывать воззрение и поведение, приводит 
на ложный путь, это истинное утверждение.  

Позаботься о том, чтобы воззрение не опуска-
лось на уровень поведения, а поведение не воз-
носилось на уровень воззрения.  

Если говоришь, что ум по своей природе совер-
шенно чист и ясен, то это истинное утвер-
ждение. 



Ум по своей природе светоносен и не может 
быть загрязнён приходящими [омрачениями], 
поэтому ум есть не что иное, как великая чи-
стота. Именно это наполняет смыслом духов-
ный путь. Если бы ум был изначально загрязнён, 
его невозможно было бы очистить, и тогда не 
было бы никакого смысла следовать по духов-
ному пути. 

12. 

Сын мой, существует пять бесполезных дей-
ствий.  

Ты можешь делать это, но получишь резуль-
тат, противоположный тому, которого ты 
ожидал. 

Не будет никакой пользы, если следовать учи-
телю, у которого нет нектара учений. 

Очень важно проверить, является ли учитель 
аутентичным. 

Не будет никакой пользы, если принять в каче-
стве ученика того, кто не является подходя-
щим сосудом. 

Даже если он следует за тобой словно тень, не 
даруй ему наставлений. От этого не будет 
пользы ни ему, ни тебе самому.  

Не будет никакой пользы, если поддерживать 
связи с теми, кто не хранит самайи.  

Если поддерживать связь с теми, кто не спосо-
бен сохранять самайи в чистоте, это не прине-
сёт им никакой пользы, а на тебя окажет не-
благоприятное влияние.  



Не будет никакой пользы от благих действий, 
если сочетать их с неблагими.  

Подготовительный и завершающий этапы не 
должны быть связаны с неблагими действиями. 
Особенность подобной «смешанной» активно-
сти такова, что результаты входящих в неё 
действий созреют по отдельности как счастье 
и страдание. 

Не будет никакой пользы от знания учений, 
если не действуешь согласно им. 

Поэтому так важно сделать все полученные 
теоретические знания частью собственного 
опыта, выполняя их практику. 

13. 

Применяй эти наставления на практике на про-
тяжение долгого времени, вооружившись реши-
мостью, бронёй и храбростью. 

Сын мой, вот восемь наставлений. 

Если будешь выполнять практику медитации, 
избавишься от привязанности и неприязни. 

Начни с тех самых грабителей — восьми мир-
ских забот. 

Когда изучаешь тексты, важно надеть броню 
терпения. 

Проявляй терпение перед лицом трудностей и 
страха перед глубоким смыслом. 

Когда практикуешь в уединённых святых ме-
стах, не позволяй уму тосковать по пище и по-
житкам. 



Очень важно свести потребности к минимуму 
и довольствоваться тем, что у тебя есть.  

Когда хочешь получить глубокие учения, сле-
дуй за мастером, который ими обладает. 

Не оставляй наставления на уровне теории, 
разреши все сомнения о них. 

Когда встретишь истинного квалифицирован-
ного мастера, приложи все усилия, чтобы ни-
когда его не расстраивать, но лишь радовать.  

Поступая таким образом, обретёшь все каче-
ства, возникающие от [переданного им] знания. 
Всегда следи за своим поведением. 

Когда, практикуя Дхарму, сталкиваешься 
с трудностями, не поддавайся малодушию. 

Не заботясь о здоровье и жизни, служи учителю 
и действуй с позиции единого вкуса. 

Когда тебя порицают члены твоего клана, 
отсеки привязанность в собственном уме. 

Одинаково обращайся с друзьями и врагами, 
позволяя привязанности и неприязни освобож-
даться самим по себе.  

Если отклонился в обычное мышление, 
направь внимание обратно на сущность. 

Если ум отвлекается на внешние объекты, это 
усиливает тревожащие эмоции, поэтому надо 
привязать его верёвкой веры, усердия, памято-
вания и бдительности. Развивай решимость и 
выносливость по отношению к трудностям. 
Используй противоядие изначальной мудрости, 



позволяющее загрязнённым мыслям освобож-
даться самим собой. Это и есть главный ключе-
вой аспект. 

14. 

[Эта глава посвящена тому] как выполнять 
практику, применяя необходимые методы в со-
ответствующих ситуациях.  

Сын мой, существует тридцать четыре по-
лезных совета. 

Если находишься в шумной толпе, где множе-
ство отвлечений, твоя практика добродетели 
ослабевает. Если ты поглощён размышлени-
ями, возникают тревожащие эмоции. А если 
станешь отвлекаться на особые магические 
способности и дарование благословений, это 
станет угрозой для твоей собственной жизни. 

И поэтому… 

Поскольку отвлечения создают препятствия 
[для практики], от них следует отказаться. 

Когда на тебя повеет холодным дыханием 
смерти, ничто из этого не поможет, [по-
этому] 

Нельзя терять время! Быстрее приступай 
к медитации! 

Не ломай голову, как устроить эту жизнь, 

Эту мирскую жизнь, в которой ты только и за-
нят тем, что ищешь блага для близких и про-
тивостоишь врагам. 

Лучше позаботься о том, как будешь уми-
рать. 



Вспомни пример с браслетами юной красавицы. 

Выполняй практику в одиночестве, не собирая 
вокруг себя помощников. 

В особенности избегай дурной компании. 

Поскольку привязанность к близким — это не 
что иное, как твоё собственное 

Обусловленное заблуждением восприятие — 
отбрось его.  

Не вовлекайся  

В действия на уровне тела, речи и ума. 

Если слишком увлечёшься активностью, этим 
создашь неблагоприятные обстоятельства. 

Нет никакой необходимости пытаться уго-
дить окружающим: 

Когда у тебя вообще нет компании, ощуща-
ешь себя гораздо более счастливым. 

Таким образом, привязанность и неприязнь 
не возникнут. Поэтому 

Если у тебя не будет круга общения, то не воз-
никнут привязанность и неприязнь. 

Поскольку живые существа никогда не бывают 
удовлетворены и всегда желают большего, 

Невозможно угодить всем без исключения — 
даже Будда не смог бы этого сделать, — а по-
тому перестань пытаться осчастливить лю-
дей. 

Существует метафора, демонстрирующая со-
стояние выхода за пределы мыслей, обусловлен-
ных привязанностью и неприязнью: 



Оставайся безучастным как труп. 

Избегай мест, где усиливаются привязанность 
и неприязнь, оставаясь свободным от цепляния 
и страстного желания. 

Не сиди в яме с колючими шипами — живи 
там, где чувствуешь себя счастливым.  

До сих пор ты отдавал своё тело и жизнь под 
контроль привязанности и неприязни.  

Оставь всё это в прошлом. С этого момента 
не поддавайся [привязанности и неприязни]! 

Теперь пришло время доверить тело и жизнь 
Дхарме. 

Поскольку все живые существа обладают при-
родой будды, 

Не пытайся разделять людей на врагов и дру-
зей; используй изначальную мудрость. 

Усердно практикуй равностность. 

Не думай о признании или о любой другой из 
восьми мирских забот, вместо этого направь 
всё внимание на сам ум. 

Придерживайся аскетической дисциплины, под-
разумевающей контроль над своим умом. 

Если не будешь усердно практиковать подоб-
ным образом, попадёшь в низшие [миры]. 

Одна-единственная неблагая мысль может со-
здать причину для низвержения в нижние уделы 
сансары. 



С безначальных времён вера в реальное незави-
симое существование феноменов удерживала 
тебя в сансаре. Поэтому теперь 

Откажись от своих прежних убеждений. 

Из семи драгоценностей самая главная, кото-
рую можно назвать источником всех осталь-
ных, — это способность довольствоваться 
тем, что есть. 

Отправляйся через океан к острову, где есть 
все драгоценности, которые ты ищешь.  

Без способности довольствоваться тем, что 
есть, даже царь становится нищим попрошай-
кой. Довольствуйся тем, что есть, — необходи-
мой провизией и другими вещами, без которых 
не выжить. 

Если доберёшься до этого острова, то назад 
уже не вернёшься. 

Если обладаешь имуществом, отдай его сво-
ему отцу.   

Если будешь радовать своего учителя подноше-
нием всего, чем обладаешь, получишь все необ-
ходимые сущностные наставления. 

Если сумеешь порадовать своего старого 
отца, получишь от него сердечные наставле-
ния.  

Учитель — 

Он дарует своим духовным детям наставле-
ния из самого своего сердца.  

Тому, кто является подходящим сосудом, он да-
рует наставления во всей их полноте. 



Ученикам надлежит хранить полученные 
наставления в самой глубине своего сердца и 
реализовать их на практике.  

Найдя подобную драгоценность, не потеряй 
её. 

Направь ум прочь от загрязнённого восприя-
тия, свойственного сансаре, на истинный 
путь.  

Следуй прямой дорогой, ведущей к просветле-
нию. 

Когда собираются вместе твои ваджрные бра-
тья и сёстры, думай о себе как о самом млад-
шем из них.  

Когда собираются вместе твои ваджрные 
братья и сёстры, слушай, что они говорят, и 
действуй соответственно.  

Если опасаешься, что твоя практика ослаб-
нет, огради её [защитой]. 

Полагайся на памятование и бдительность, не 
допускай их утери. 

Если опасаешься, что увлечёшься объектами 
шести структур чувственного восприятия, 
удерживай себя соответствующим крюком, 

[А именно] назначь часовым памятование. 

Знай, что все проявления и феномены есть не 
что иное, как дхармакая, и благодаря подобной 
уверенности воспринимай всё, как будто выса-
дился на остров, состоящий из золота и драго-
ценностей. 



Пусть твоё воззрение остаётся неизменным 
само по себе. 

Пусть тебе нечего будет стыдиться перед 
йидамом, учителем или собственным умом. 

Соблюдай дисциплину, но без лицемерия. 

Проявляй щедрость беспристрастно.  

И не ожидай ничего взамен, включая кармиче-
ское вознаграждение. 

На принесённый вред отвечай терпением. 

В ответ на причинённый вред, помогай [тем, 
кто его причинил]. 

Когда слушаешь учения и размышляешь над 
ними, будь готов мириться со страданием. 

Будь готов терпеть недуги, боль, голод и 
жажду ради практики Дхармы, а также прини-
май на себя страдания других живых существ. 

Держи свою медитацию подальше от клыков 
славы. 

Не надейся обрести известность и славу. 

Придерживайся поведения, которое убережёт 
тебя от демонов. 

Речь идёт о демонах восьми мирских забот. 
Очень важно, чтобы поведение соответство-
вало твоему прогрессу [в практике]. 

Если будешь цепляться за воспринимаемые фе-
номены, восстанут демоны пяти ядов. 

И ты попадёшь в пасть к демону проявлений.  



Таким образом, очень важно удерживать ум от 
цепляния за объекты.  

15. 

[В этой главе речь идёт о] шести советах о 
том, как избежать изъянов. 

Сын мой, не урони достоинство линии своих 
предков. 

Не опозорь своего коренного учителя, а также 
учителей линии передачи. 

Не запятнай достоинство своих родных и 
близких. 

Избегай конфликтов, которые помешают тебе 
сохранять в чистоте самайи со своими брать-
ями и сёстрами, то есть с другими учениками 
своего учителя, в особенности с теми, кто 
вступил на путь ваджраяны. 

Не опозорь других своих родственников, близ-
ких или дальних. 

Никогда не разговаривай грубо с теми, кто 
практикует Дхарму. 

Если не платишь царю подать, не являешься 
его подданным. 

Если не угождать учителю, не возникнет по-
ток его сострадания и благословения. 

Не катись под откос 

По направлению к неблагим действиям. 

Не применяй недостойные приёмы, 

Такие как уловки и притворство. 



16. 

[В этой главе содержатся] наставления о де-
сяти обстоятельствах, которые можно счи-
тать хорошими или плохими, но которые никак 
не могут принести тебе вред, если умеешь с 
ними справляться. 

Сын мой, существует десять обстоятельств, 
которые не смогут навредить тебе [если спо-
собен с ними справиться]. 

Здесь подразумевается, что не обязательно из-
бегать подобных ситуаций, если ты способен с 
ними справиться, но следует избегать, если не 
способен. Если подобные обстоятельства мо-
гут принести тебе вред, избегай их, если не мо-
гут, используй. 

Таким образом, если ты способен принимать 
соответствующие неблагоприятные обстоя-
тельства на путь и уверен, что они не прине-
сут тебе вреда… 

Если справляешься [с соответствующими об-
стоятельствами], оставаясь [в неподходя-
щем для практики] месте, то жизнь в родных 
краях не причинит тебе вреда. 

Если не испытываешь привязанности к друзьям 
и неприязни к врагам, 

То жизнь в кругу родных и близких не причинит 
тебе вреда. 

Если справляешься [с соответствующими об-
стоятельствами], когда дело касается 
одежды, 



К тому же полностью перестал беспокоиться о 
том, насколько привлекательно выглядишь, и 
не ощущаешь смущения, 

То, даже если будешь ходить голым, это не 
причинит тебе вреда. 

Если справляешься [с соответствующими об-
стоятельствами], которые могут привести 
к возникновению привязанности и неприязни,  

И к тому же способен принимать на путь и ра-
дость, и горе, воспринимая их с позиции единого 
вкуса… 

То, как бы ни вёл себя на внешнем уровне, это 
не причинит тебе вреда. 

Когда приходишь к окончательному выводу, что 
твой собственный ум и есть твой учитель, все 
идеи о различиях [между тобой и внешним учи-
телем] освобождаются сами по себе… 

Если способен [с преданностью] принимать ис-
пытания, которые создаёт [для тебя] гуру, 
то отказ от проявления преданности [на 
внешнем уровне] не причинит тебе вреда. 

Придя к окончательному выводу, что в реально-
сти не существует даже таких названий, как 
«сансара» и «нирвана», и что всё воспринимае-
мое является лишь самопроизвольным проявле-
нием изначальной мудрости, 

Если справляешься [с соответствующими об-
стоятельствами], складывающимися в океане 
страданий сансары, то, даже если не выполня-
ешь [формальную] практику, это не причинит 
тебе вреда. 



Если справляешься [с соответствующими об-
стоятельствами] существования в нижних 
мирах, 

Если освобождаешь ум и проявления в абсолют-
ной природе таким образом, что от привычных 
склонностей, сложившихся в течение очень дол-
гого времени, не остаётся и следа,  

То, даже если совершишь неблагие действия, 
это не причинит тебе вреда. 

Если действие направлено на благо других жи-
вых существ, то можно совершать его [даже 
если формально оно считается неблагим].  

Абсолютная реальность присутствует без уси-
лий и активности; 

Сущность проявляется как разнообразие;  

Истинная природа естественным образом сво-
бодна от двойственности. 

Если знаешь, что твой ум и есть сансара и нир-
вана 

И не ограничен самайями, которые следует со-
держать в чистоте, то, 

Если справляешься [с соответствующими об-
стоятельствами], которые свойственны су-
ществованию в адах, то, даже если вступил 
на путь тайной мантраяны, нарушение са-
майи не причинят тебе вреда. 

Если уверен в своём воззрении, 



Которое выходит за пределы обычного ума и 
любых активностей, понимая, что все они обу-
словлены заблуждением, 

То расслабленная беззаботность не причинит 
тебе вреда. 

Если справляешься [с соответствующими об-
стоятельствами], свойственными месту 
твоего обитания, 

И не привязан к комфорту жилища, 

Для тебя нет никакой разницы, где жить. 

Если справляешься [с соответствующими об-
стоятельствами], связанными с [количеством 
и качеством] пищи, 

То есть освободился от двойственных концеп-
ций «вкусный-невкусный», «чистый-загрязнён-
ный», 

Нет никакой разницы, что ́ты ешь. 

Если справляешься [с соответствующими об-
стоятельствами], связанными с самочув-
ствием и здоровьем, 

И при этом отсёк путы эгоизма, 

То, даже если не пытаешься уберечься от за-
ражения какой-нибудь болезнью, это не причи-
нит тебе вреда. 

17. 

[В этой главе идёт речь о] высмеивании недо-
статков — своих собственных и присущих прак-
тикующим Дхарму в целом. 

Сын мой, существует восемнадцать изъянов, 
вызывающих смех.  



Это нелепое поведение, ошибочная практика, 
глупость, нарушение самай. Существует 
также восемь «помощников», способных 
предотвратить возникновение подобных изъя-
нов. 

Человек с достойным характером, который мо-
жет тебя наставлять. 

Добрый друг, кто обладает ясным умом и мо-
жет быть твоим наставником. 

Забота о будущих жизнях, которая зиждется 
на памятовании о смерти. 

Тщательное избегание неблагих действий, ко-
торое опирается на убеждённость, что сча-
стье и страдание являются следствием твоих 
собственных действий. 

Совесть перед собой. 

Стыд перед другими. 

Непоколебимая решимость. 

Надёжность, сравнимая с надёжностью того, 
кому можно верить, поскольку такой человек 
никогда не нарушает данного слова. 

Восемью противоположностями перечисленных 
качеств являются поведение, вызывающее 
смех, и остальные [изъяны]. Объектом насме-
шек здесь является то, над чем пренебрежи-
тельно смеются и что презирают, — что-то, 
за что должно быть стыдно с точки зрения и 
обычной мирской жизни, и святой Дхармы. 



В самом начале, когда вера только зародилась, 
ты готов прыгать от радости. 

Когда впервые получаешь учения, то от радо-
сти можешь совершить множество [странных 
поступков], например начать рвать на себе за 
волосы или даже разрыдаться. 

Позже у тебя возникают сомнения, и ты бес-
цельно топчешь тропы в долинах. 

Если не развеешь все сомнения по поводу полу-
ченных наставлений, то становишься нереши-
тельным и начинаешь метаться туда-сюда.  

В заключение ты полностью теряешь веру, 
превращаясь в неподвижный камень в глуби-
нах ада.  

Так можно закончить тем, что у тебя разо-
вьётся ложное воззрение по отношению к 
Дхарме и учителю. 

Это три изъяна веры.  

В самом начале, когда встретил учителя, 
только и говоришь об учениях, что у него по-
лучил.  

Вверив свои тело и ум учителю, ты начинаешь 
повсюду рассказывать о полученных от него 
тайных наставлениях: «Вот такие глубочай-
шие учения я получил у своего учителя». 

Позже ты устаёшь от своего учителя и начи-
наешь критиковать его. 



Теперь ты уже жалеешь, что делал ему подно-
шения. А потом ты начинаешь распростра-
нять сплетни, намекая, что учитель обладает 
скрытыми изъянами. 

В конце концов ты отрекаешься от учителя, 
воспринимая его теперь как своего злейшего 
врага. 

Тогда ты заводишь новые знакомства и следу-
ешь за другими учителями. 

Это три изъяна ошибочного следования учи-
телю. 

Вначале, когда ты немного освоил навык кон-
центрации, тебе в голову приходят мысли: 
«Другого практикующего, кто мог бы так хо-
рошо медитировать, просто не найти!». 

Возгордясь начальным опытом переживания 
в практике пребывания в покое, 

Ты начинаешь думать, что других таких же ве-
ликих практикующих, как ты, просто не может 
быть. 

Позже тебе надоедает медитировать, и ты 
становишься похож на заключённого в тю-
ремной камере. 

Пребывая в уединённом ретрите, такой прак-
тикующий скучает днём и ощущает страх но-
чью. Единственное, что его радует, — это ко-
гда на закате приходит время принятия пищи и 
отхода ко сну. 

В заключение ты бросаешь медитацию и начи-
наешь слоняться по деревням. 



Если не объединить Дхарму со своей жизнью, 
ограничившись лишь показным следованием 
Дхарме, это закончится тем, что будешь про-
водить церемонии по деревням, подобно наём-
ному работнику или прислуге. 

Это три изъяна неспособности правильно вы-
полнять практику. 

Вначале, когда возникают медитативные пе-
реживания, ты рассказываешь о них направо 
и налево. 

Подобно психически нездоровому человеку, ты 
начинаешь пренебрегать относительной исти-
ной. 

Позже ты бросаешь медитировать и, будучи 
знающим теоретиком, начинаешь давать 
учения.  

Подобно тому, кто показывает другим путь, 
сам не имея ни малейшего представления о 
том, в каком направлении двигаться, ты объяс-
няешь учения другим, не обладая ни понима-
нием, ни реализацией.  

В конце концов, когда настаёт время поки-
нуть тело, ты умираешь как совершенно 
обычный человек. 

Подобно обычному существу, ты умираешь, 
так и не вступив на истинный путь. 

Это три изъяна неспособности достичь ста-
бильности в практике.  

Вначале твоя уверенность в отношении воз-
зрения довольно слаба. 



Получив лишь общее представление о воззре-
нии, ты начинаешь высокомерно верить, что 
обрёл высшую реализацию. Ты смотришь на 
других свысока. 

Позже, терзаемый сомнениями, ты делаешь 
вид, что много знаешь, но сам задаёшь другим 
бесконечные вопросы. 

Когда делаешь вид, что много знаешь, но при 
этом толком не знаешь ничего, начинаешь до-
нимать расспросами других.   

В конце концов ты совершенно теряешь воз-
зрение и полностью попадаешь под контроль 
ошибок и омрачений. 

Если попадёшь под контроль воззрений этерна-
лизма или нигилизма, свойственных тиртхи-
кам, тебе не реализовать великую равност-
ность, состояние единства за пределами 
усложнений. 

Это три изъяна неспособности развить уверен-
ность в истинной реализации. 

Когда в результате ошибок плод оказывается 
утерян, закрывается окно возможностей до-
стичь освобождения.  

Не сумев объединить искусные методы и муд-
рость, ты упускаешь ключевой аспект пути и 
сам затворяешь врата в нирвану, лишаешь себя 
обретения плода.  

Закрыв окно освобождения, ты уже не вый-
дешь из потока рождения и смерти. 

Если веришь в то, что все проявления обла-
дают реальным независимым существованием, 



а твои тело и ум являются реально существу-
ющим собственным «я», попадаешь в сеть 
кармы и тревожащих эмоций и тогда уже не 
достигнешь освобождения. 

Если не прервать поток рождения и смерти, 
не сможешь выбрать, где переродиться. 

Из-за собственных действий и тревожащих 
эмоций придётся родиться в сансаре. 

Это три изъяна, вызывающие смех, которые 
приводят к самому плачевному результату. 

Таким образом, тебе следует распознать эти 
изъяны, которые возникают из-за неспособно-
сти объединить ум с Дхармой, и воспринимать 
их как преступников или воров, прилагая все 
усилия, чтобы их избегать. 

18. 

[В этой главе речь идёт об] очищении заблуж-
дений и омрачений — о пятнадцати ситуациях, 
когда практика становится ложной. 

Отклоняясь в сторону от святой Дхармы, ты 
направляешься по пути обычного существова-
ния в миру, делая при этом вид, что практику-
ешь учение Будды. 

Сын мой, существует пятнадцать ситуаций, 
когда практика становится ложной. 

Воззрение становится ложным. 

Люди с подобным воззрением лишь повторяют 
слова других, так и не завершив трансформа-
цию собственного ума. 



Медитация превращается в «медитацию не-
зрелого [практикующего]». 

Не получив опыт особого прозрения випашьяны, 
тебе не уничтожить корень [омрачения] — 
тревожащие эмоции. А без этого не будет ни 
медитативных переживаний, ни реализации.  

Действия превращаются в неуправляемое не-
подобающее поведение. 

Совершая действия, противоречащие Дхарме, 
ты становишься похож на умалишённого. Это 
указывает, что ты не понял, в чём заключа-
ется ключевой аспект накопления и очищения. 

Если недооцениваешь важность самайи, легко 
её потеряешь. 

Не зная обетов, которые следует хранить, ты 
с презрением относишься к самайям, полагая, 
что некоторое их ослабление не принесёт осо-
бого вреда.  

Ты начинаешь относиться к учителю как к 
равному. 

Воспринимая учителя как собственного дя-
дюшку, ты уже не сможешь сохранять уваже-
ние и преданность. 

Будучи учеником, ты слушаешь учения без вся-
кого желания. 

Если слушаешь учения лишь из-за боязни, что 
другие будут тебя критиковать, и потому пы-
таешься им угодить, то при таком подходе ни-
чего не поймёшь. 

Ты практикуешь, лишь когда ощущаешь при-
лив энергии. 



Если увязнешь в праздности и лени, никогда не 
обретёшь плод.    

Твои медитативные переживания сводятся к 
видению духов. 

Подобно ясновидящим, ты обретаешь способ-
ность видеть духов, и всё твоё внимание те-
перь направлено только на это. 

Плодом твоей практики становится мирская 
слава.  

Привязанность и неприязнь к восьми мирским 
заботам возрастают, и ты уже ничем не от-
личаешься от обычных людей. 

Ты только делаешь вид, что всерьёз отно-
сишься к получаемым наставлениям.  

Ты не служишь своему учителю, если не практи-
куешь его наставления, а лишь полагаешься на 
то, что написано в текстах, на которые была 
получена передача. Так ты не прилагаешь ре-
альных усилий к практике, [позволяющей полу-
чить личный] опыт переживаний. 

Обретя это драгоценное рождение на конти-
ненте Джамбудвипа, ты возвращаешься после 
этого с пустыми руками. 

Это то же самое, как вернуться с пустыми ру-
ками с острова сокровищ. Вступив в лоно 
Дхармы, такие люди возвращаются оттуда 
трупом обычного человека. Так человеческое пе-
рерождение не приносит никакой пользы. 

В момент смерти ты испытываешь лишь со-
жаление. 



В этот момент, даже если будешь сожалеть 
[что не выполнял практику надлежащим обра-
зом], будет уже поздно [пробовать всё испра-
вить]. 

Тебя ввёл в заблуждение сам факт того, что 
ты считал себя «практикующим». 

Если ты не практикуешь Дхарму должным об-
разом, тот факт, что другие люди называют 
тебя «практикующий», не имеет никакого зна-
чения. Если твои действия противоречат 
Дхарме, то, даже если кто-то называет тебя 
духовным наставником, в действительности 
ты остаёшься тем, кто может научить лишь 
дурному. 

Ты слушаешь пустые звуки. 

Можно всерьёз относиться к льстивым речам, 
словам похвалы, подобным шелесту сухих ли-
стьев, но ничего хорошего из этого не выйдет. 
Так ты рискуешь растратить драгоценное че-
ловеческое перерождение впустую. 

Если твои действия противоречат Дхарме, 

После смерти переродишься в адах. 

Основой и источником всех этих изъянов явля-
ется привязанность и цепляние за аспекты 
мирской жизни, поэтому тебе следует поско-
рее от них избавиться. 

19. 

[В этой главе речь идёт о] двадцати шести ви-
дах глупости, связанных с неблагими действи-
ями.  



Двадцать шесть видов глупости на примерах 
из обычной жизни: 

Сын мой, существует двадцать шесть видов 
глупости с позиции Дхармы. 

Глупо не испытывать опасений, когда неиз-
бежно вторжение вражеской армии. 

Иначе говоря, глупо не бояться приближения 
смерти. 

Глупо не возвращать долги, которые вернуть 
так или иначе придётся. 

То есть не очищать свои кармические долги, не-
благие действия и омрачения. 

Глупо бросаться в объятия к врагу, который 
собирается тебя пленить. 

То есть не опасаться погрязнуть в сансаре. 

Глупо взваливать на плечи ношу, которую не 
сможешь нести.  

То есть игнорировать созревающие послед-
ствия своих неблагих поступков. 

Глупо переезжать туда, где жизнь безра-
достна.  

Или радоваться, совершая неблагие действия. 

Глупо прыгать в бездну, где ты неминуемо 
сгинешь. 

То есть прыгать в бездну трёх нижних миров… 

Глупо, посеяв гречиху, ожидать урожай яч-
меня. 



То есть надеяться, что неблагие действия при-
ведут к достижению счастья.  

Глупо ожидать, что солнце будет освещать 
пещеру на северном склоне горы. 

То есть ожидать благословения учителя, не ис-
пытывая к нему преданности. 

Глупо возлагать надежды на того, кто навер-
няка тебя обманет. 

То есть привязываться к благам текущей 
жизни. 

Глупо человеку низкого рождения тягаться 
с высокородными. 

Это похоже на то, как обычный подданный 
царя пытается вести себя наравне с царевичем 
— то есть надеется найти у себя качества 
благородных, будучи простолюдином. 

Глупо надеяться прослыть богачом, когда у 
тебя ничего нет. 

То есть надеяться стать учителем других лю-
дей, когда не обладаешь соответствующими 
качествами. 

Глупо калеке пытаться скакать на лошади. 

То есть давать обещание, которое не сможешь 
выполнить.  

Глупо говорить, что выполнил задачу, прене-
брегая при этом действиями [которые для 
этого необходимо совершить]. 

То есть пренебрегать искусными средствами, 
когда ещё не реализовал естественное состоя-
ние. 



Глупо, страдая от серьёзной болезни, отка-
заться от лечения, назначенного опытным 
доктором, и связаться с теми, кто пригото-
вил для тебя смертельный яд.  

То есть не испытывать уважения к учителю, 
который лечит тебя от пяти ядов, а водить 
компанию с теми, кто вовлечён в совершение 
неблагих действий. 

Глупо проедать запасы, будучи купцом, у кото-
рого кончились товары. 

То есть пытаться учить других, когда ты сам 
не реализовал смысл [учений]. 

Глупо пропускать мимо ушей совет своего 
отца. 

То есть отправиться в неправильном 

направлении,  

не послушав наставлений своего учителя. 

Глупо дочери пренебрегать советом матери. 

То есть тем действиям, что принесут пользу 
в будущих жизнях, предпочитать чувственные 
удовольствия текущей жизни. 

Глупо, выйдя из дома голым и найдя одежду, 
возвращаться назад домой по-прежнему го-
лым. 

То есть, получив учения Дхармы, вместо того 
чтобы практиковать её, направить усилия на 
то, чтобы разбогатеть. 

Глупо разуваться, если не надо переходить че-
рез реку. 



То есть прерывать практику Дхармы, когда не 
уверен в реализации. 

Глупо пить солёную воду, которая никогда не 
утолит жажду. 

То есть испытывать страстное желание, ко-
торое никогда не сможешь удовлетворить. 

Глупо не обращать внимания на то, что про-
исходит внутри, когда разрушается то, что 
снаружи. 

То есть твоё тело стареет, а твой ум всё ещё 
полон привязанности и неприязни. 

Глупо раздавать другим мудрые советы, если 
даже самому себе даёшь советы бестолковые. 

То есть ты сам не практикуешь то, чему учишь 
других. 

Глупо штурмовать крепость, если нет лест-
ницы. 

То есть хвастаться, что устремлён достичь 
освобождения, если не завершил два накопле-
ния. 

Глупо, когда дети не хотят исполнять ра-
боту, которую им так или иначе придётся вы-
полнить. 

То есть глупо, если новички пренебрегают доб-
родетельной активностью, пока [не стали 
опытными практикующими]. 

Глупо не беспокоиться о том, как будешь пере-
правляться через широкую реку. 

То есть не беспокоиться о рождении, старении, 
болезни и смерти. 



Глупо искать мудрость будды вовне, когда она 
присутствует внутри тебя самого. 

Всё вышеперечисленное можно собрать в 
группу из пяти изъянов: 

1) страстное желание по отношению к объек-
там текущей жизни; 

2) желание получить следствие, не создав для 
него причину, то есть не накопив заслугу и муд-
рость; 

3) не слушать слова учителя, то есть его 
наставления, оставаясь практикующим лишь 
по названию; 

4) дать себе слово следовать пути Дхармы, но 
вместо этого отклониться на путь мирской 
жизни, что подразумевает возникновение при-
вязанности и неприязни; 

5) не практиковать то, чему учишь других, то 
есть проповедовать Дхарму на словах, но не 
следовать ей в своих действиях. 

20. 

[В этой главе содержится] девять личных 
наставлений о том, как «размягчить» [свой ха-
рактер]. 

Это называется «личное наставление», по-
скольку речь идёт об устных наставлениях, ка-
кие обычно принимают в самое сердце. 

Сын мой, вот девять личных наставлений. 

Если хочешь состязаться с кем-то, состязайся 
с самим Буддой. 



Изучи жизнь Будды Шакьямуни и выполняй 
надлежащую практику, чтобы следовать по 
его стопам. 

Если хочешь болтать о ком-то за его спиной, 
болтай о йидаме. 

Всегда, без пропуска, усердно выполняй прак-
тику стадий зарождения и завершения. 

Если склонен к жадности, будь жадным до 
наставлений. 

Если будешь выполнять эту практику и сохра-
нять её в тайне, получишь благословение, ме-
дитативные переживания и в конце концов об-
ретёшь реализацию.  

Если собираешься быть жестоким, проявляй 
жестокость по отношению к своим неблагим 
действиям.  

Беги без оглядки от неблагих действий и дру-
зей, которые совершают их. 

Практикуй все виды щедрости по отношению 
к учителю. 

Такое подношение приносит больше пользы, 
чем подношение всем буддам трёх времён. 

Если хочешь с кем-то рассориться, рассорься с 
сансарой. 

Тщательно исследуй свой ум. Будь усердным 
в применении методов, которые предотвра-
щают будущее перерождение в сансаре. 

Если хочешь собрать коллекцию недостатков, 
ищи свои собственные. 

Уезжай из страны своих изъянов.  



Когда одержал победу, поделись ей с другими. 

В конце концов это принесёт пользу тебе са-
мому. 

Что касается сутр и тантр, спряди из них 
нить, как прядут из шерсти. 

Относись к учениям непредвзято, привноси их в 
свою жизнь, исправляй свою практику и свой ум. 
Это очень важно. 

21. 

[В этой главе содержится] девять сердечных 
наставлений о том, как сохранять скромность. 

Сын мой, вот девять сердечных наставлений. 

Оставайся в горах, как будто был рождён 
там. 

У тех великих практикующих, кто никогда не 
покидает гор, благие качества возрастают изо 
дня в день, из года в год.  

Наслаждайся пищей голодных времён. 

Не попадай в услужение пище, одежде и разгово-
рам. 

Делай то, что доставит радость твоим вра-
гам. 

Если не отбросишь свои обычные привычки, ни-
когда не разрушишь цитадель страстного же-
лания и ненависти. 

Носи одежду, которую другие носить не хо-
тят. 



Когда ты ни к чему не привязан, практиковать 
гораздо легче.  

Избегай скопления людей, оставайся в одино-
честве. 

Твоя добродетельная активность возрастёт. 
Препятствия будут преодолены. Пищи и 
одежды будет в достатке. 

Что касается родственников, будь подобен 
[посуде] без ручек. 

Пока не отринешь привязанность к своим род-
ственникам и друзьям, тебе не разорвать эти 
путы. Не передавай конец верёвки, вдетой в 
кольцо у тебя в носу, другим людям. 

Свяжи верёвкой свой неустойчивый [ум]. 

Ум человека подобен воде, потому что течёт 
туда, куда его направят, поэтому следует свя-
зать его верёвкой памятования. 

Покинь небеса наслаждения. 

Не привязывайся к чувственным удовольствиям 
сансары. Если не отбросишь их, никогда не 
остановишь непрерывный поток неблагих дея-
ний, страдания и пустой болтовни. 

Направь всё внимание ума в пространство. 

Очень важно укрепить [воззрение] отсутствия 
реального независимого существования соб-
ственного «я» и внешних феноменов. 

22. 



[В этой главе содержатся] наставления о пяти 
видах блаженства от привнесения на путь бла-
гоприятных и неблагоприятных обстоятель-
ств. 

Сын мой, существует пять видов блажен-
ства. 

Блаженны те, кто пришёл к окончательному 
выводу, что сансара — это ядовитое древо 
страдания. 

Распознав, что сансара является главной причи-
ной страдания, они избегают её. 

Блаженны те, кто воспринимает причины 
возникновения тревожащих эмоций как своих 
духовных друзей. 

Например, когда они встречают врага, то вос-
принимают его как учителя, который помо-
гает им тренировать терпение. 

Блаженны те, кто правильно воспринимает 
наставника, который учит трём видам муд-
рости. 

Воспринимая учителя как будду, а его наставле-
ния — как нектар, такие люди проследуют по 
пути до самого освобождения. 

Блаженны те, кто воспринимает все объекты 
и обстоятельства как нерождённые. 

Так они приближаются к реализации просвет-
лённого ума мудрости будды. 

Блаженны те, кто отложил все активности и 
вступил на безошибочный путь. 



Говоря коротко, если ты отбросишь все актив-
ности текущей жизни и реализуешь на прак-
тике полученные наставления, в твоём уме, без 
всякого сомнения, воссияет солнце блаженства. 

23. 

Избегай нарушения самайи, поскольку самайя — 
это главное отличие тантры от сутры. 

Сын мой, существует двадцать причин, веду-
щих к нарушению самайи.  

За исключением особых случаев, 

Если намеренно умалчиваешь о своём учителе, 
но превозносишь собственные добродетели, 
это ведёт к нарушению самайи. 

За исключением случаев, когда это позволяет 
избавиться [от тревожащих эмоций] или спо-
собствует [разочарованию в сансаре], если вос-
принимаешь необразованного человека как 
ровню человеку, сведущему в Дхарме, это 
нарушает самайи.  

Обусловленная самолюбивыми мыслями склон-
ность к соперничеству между спонсорами и 
учениками ведёт к нарушению самайи. 

Если ты вознамерился поднести своему учи-
телю какое-либо имущество, материальные 
ценности и т. д., которые находятся в твоей 
собственности, но постоянно это откладыва-
ешь на потом, это нарушение самайи. 

Если получаешь все учения без разбора, не про-
веряя при этом, не загрязнена ли линия пере-
дачи какими-нибудь конфликтами, этим нару-
шаешь самайи.  



 
В комментарии есть другая версия:  

«Получение учений неподобающим образом… Следует испра-
шивать разрешение своего учителя на получение любых уче-
ний».  

 

Настаивать или выпрашивать учения, когда 

время для них ещё не пришло, 

С целью во что бы то ни стало получить 
наставления ведёт к нарушению самайи. 

Если используешь хитрость и уловки, чтобы об-
мануть своего учителя и других его учеников, 
которых тебе следует воспринимать как род-
ного отца, братьев и сестёр, это ведёт к 
нарушению самайи. 

Если переводишь вину за неблагое действие, 
которого в действительности не совершал, на 
своего учителя, это ведёт к нарушению са-
майи.  

Если с позиции соперничества начинаешь вести 
себя с учителем как с конкурентом, это ведёт 
к нарушению самайи.  

Если предаёшь доверие учителя, разглашая 
тайные [наставления], которые он тебе пере-
дал, или скрываешь от него свои изъяны, это 
ведёт к нарушению самайи. 

Если с пренебрежением относишься к доброте 
учителя вместо того, чтобы отплатить за 
неё, когда представляется такая возмож-
ность, это ведёт к нарушению самайи.  



Если сосредоточиваешься исключительно на 
собственных интересах, руководствуясь эгоиз-
мом и гордыней, это ведёт к нарушению са-
майи.  

Если самовольно присваиваешь наставления, 
переписывая их из священных текстов втайне 
от учителя и других его учеников, или, что ещё 
хуже, крадёшь сами тексты, это ведёт к нару-
шению самайи.  

Если скрытно ведёшь счёт изъянам учителя, а 
также его близких, это нарушение самайи.  

Если чинишь препятствия устремлениям дру-
гих, то есть зарождаешь сомнения в уме тех, 
кто обладает верой, это ведёт к нарушению 
самайи.  

Если выставляешь напоказ внутренние прак-
тики, преждевременно начав совершать тай-
ные активности, это ведёт к нарушению са-
майи. 

Если завидуешь своим ваджрным братьям 
и сёстрам — как дальнего, так и близкого круга 
— и постоянно пребываешь с ними в кон-
фликте, это ведёт к нарушению самайи. 

Если действуешь неосмотрительно, не опира-
ясь на наставления учителя, выполняя прак-
тику так, как самому придёт в голову, не полу-
чив соответствующих учений или получив их, 
но не спросив разрешения учителя, это ведёт к 
нарушению самайи. 

Если прикидываешься учителем, не обладая ре-
альными знаниями, и красноречиво раздаёшь 



объяснения положений, которые выдумал сам и 
которые поэтому не имеют никакого отноше-
ния к линии передачи, это ведёт к нарушению 
самайи.  

Сам Будда Шакьямуни учил, что не следует, 
поддавшись привязанности или неприязни, 
с пренебрежением относиться даже к тиртхи-
кам, что уж тогда говорить о других [тех, кто 
следует учению Будды]. Поэтому, 

Если критикуешь учения и тех, кто их практи-
кует, это ведёт к нарушению самайи. 

Если передаёшь наставления тем, кто явля-
ется неподходящим сосудом, то есть даруешь 
тайные учения тем, кто практикует на уровне 
Базовой колесницы, это ведёт к нарушениям 
самайи.  

Таким образом, изучив все эти категории корен-
ных и второстепенных самай, которые следует 
хранить в чистоте, причины их ослабления, а 
также проблемы, к которым это ослабление 
приводит, и пользу, которая возникает от со-
хранения их в чистоте, приложи все усилия для 
их сохранения, применяя памятование и бди-
тельность. 

Так завершаются эти наставления о дисци-
плине, которую можно сравнить с матерью, 
что заботится о своём сыне, давая ему мудрые 
советы и обучая правильному поведению. Эти 
наставления вдохновляют тех, кто обладает 
верой, выполнять практику Дхармы. Такие 
практикующие полагаются на совершенную 



дисциплину общих питак и принимают её в ка-
честве основы своей практики, трансформируя 
свой ум. 

Так заканчивается второй раздел «Восьмиде-
сяти глав личных наставлений», а именно уче-
ния о совершенной дисциплине, которая явля-
ется основой.  

III. Концентрация 

Этот раздел состоит из семнадцати глав. 

24. 

[В этой главе объясняется] как четыре благо-
словения помогают практиковать медитацию. 

Совокупность благословения учителя, предан-
ности ученика и глубоких наставлений способ-
ствуют возрастанию медитативных пережи-
ваний.  

Сын мой, существует четыре пути получения 
благословения. 

Если знаешь, что твой ум — это и есть абсо-
лютная природа всех дхарм, все феномены осво-
бождаются в этой природе, и тогда внешние 
обстоятельства больше не могут тебе повре-
дить. Это… 

Благословение самого себя, примером кото-
рого служит [защита] пяток подошвами. 

После того, как мы пришли к выводу, что все 
феномены возникают как естественные прояв-
ления изначальной мудрости, они перестают 



быть ограничены врем́енными концептуаль-
ными характеристиками. Это… 

Благословение восприятия, примером кото-
рого служит бурный горный поток. 

Если концентрация сохраняет однонаправлен-
ность, поток остаётся непрерывным. Это… 

Благословение ума, подобно пребыванию в цен-
тре течения великой реки.  

Ты получаешь передачу [знания] недвойственно-
сти воспринимающего и того, что он восприни-
мает. Так глаза чёрного шакала видят одина-
ково и ночью, и днём.  

Благословение недвойственности, подобно 
тому, как шакал [видит одинаково и ночью, и 
днём].  

После того как придёшь к выводу, что проявле-
ния — это и есть ум, что ум является пустот-
ным, что пустотность недвойственна, что не-
двойственность освобождается сама по себе, 
этим очищаются все заблуждения на внешнем, 
внутреннем, тайном и абсолютном уровнях. 

Однако само по себе это не поможет тебе, 
если ты не освободил собственный ум в абсо-
лютной природе. Это похоже на ситуацию, ко-
гда лёд, несмотря на то что в действительно-
сти является водой, не сможет выполнять 
функции воды до тех пор, пока его не расто-
пишь. Поэтому очень важно медитировать, 
опираясь на великую преданность.  

Несмотря на то что йогин, находящийся на 
пути, распознал абсолютную природу своего 



ума, он пока не освободил все феномены в абсо-
лютной природе, и поэтому у него пока не рас-
крылись все тысяча двести благих качеств. Тем 
не менее, распознавая эту абсолютную природу 
снова и снова, приходишь к тому, что в ней рас-
творяются все феномены, и тогда раскрыва-
ются все благие качества совершенного состо-
яния будды. 

Вот почему в учениях сказано, что, пока мы 
остаёмся обычными существами, каковыми и 
являемся в настоящий момент, наша реализа-
ция может как возрастать, так и ослабевать. 
Однако после того, как мы достигаем первого 
бхуми, реализация лишь возрастает, но уже ни-
когда не ослабевает. То же самое верно и для 
состояния будды. 

25. 

[В этой главе] посредством примеров объясня-
ется, как принятие жизненных обстоятельств 
в качестве пути помогает медитации.  

Сын мой, существует четыре наставления о 
том, что принимать в качестве пути. 
 

Как сказано в тексте «Шесть требований к 

концентрации»: 

Что касается материальных благ, то владение 
ими ведёт к страданию. 

Когда у тебя ничего нет, возникает высшее 
блаженство. 

Если пеликану не надо держать пищу в клюве, 



Он становится гораздо счастливее. 

Таким образом, 

Сделай путём свободу от привязанности, при-
мером чего служит то, как пеликан избавля-
ется от рыбы. 

Поскольку тревожащие эмоции могут возни-
кать как изначальная мудрость, 

Сделай путём пять ядов, примером чего слу-
жит то, как нейтрализуют мантрами 
отраву. 

Если мы распознаем восемь видов сознания как 
нерождённые, то отсечём сам корень суще-
ствования, нашу веру в идею о реальном незави-
симом существовании собственного «я». 

Сделай путём нерождённую природу восьми 
видов сознания, примером чего служит то, как 
срубают дерево у самых корней. 

Поскольку абсолютная природа не подвержена 
влиянию относительных феноменов, 

Сделай путём великую чистоту, примером 
чего служит цветок лотоса, выросший из 
грязи. 

26. 

[В этой главе] с помощью примеров демонстри-
руется, как знание помогает медитации. 

Сын мой, вот наставления о четырёх знаниях.  

Ни один из феноменов сансары и нирваны не об-
ладает реальным независимым существова-
нием. 



Обрети знание свободы от привязанности на 
примере с чародеем. 

Поскольку феномены и их природа не являются 
чем-то отдельным друг от друга… 

Обрети знание нераздельности на примере 
с сандаловым деревом или мускусным оленем. 

Нельзя полагаться на обусловленные фено-
мены, обладающие характеристиками, по-
этому… 

Обрети знание, что относительное вводит 
в заблуждение, на примере с предательством 
друга. 

Поскольку абсолютная природа присутствует 
в тебе с самого начала, 

Обрети знание нераздельности на примере 
с кунжутным семенем или пламенем светиль-
ника. 

Когда ты обретёшь это знание, путы веры в 
реальное независимое существование и двой-
ственные концепции распутаются сами собой, 
и в твоём уме зародится безупречная муд-
рость.  

27. 

[В этой главе] посредством примеров демон-
стрируется, как ключевые наставления помо-
гают медитации. 

Сын мой, существует четыре ключевых 
наставления. 



Потенциал пустотной абсолютной природы 
проявляется как многообразие феноменов, од-
нако с самого момента возникновения ни один 
из этих феноменов не обладает реальным неза-
висимым существованием. Другими словами, 
пустотность и проявления представляют со-
бой нераздельное единство.  

Вот ключевое наставление: приди к оконча-
тельному решению о беспрепятственной при-
роде проявлений, приняв в качестве примера 
незагрязнённую поверхность серебряного зер-
кала. 

Когда ты не связан цеплянием за двойствен-
ность того, что нераздельно, характеристики 
феноменов освобождаются сами собой. 

Вот ключевое наставление: не оставайся свя-
занным путами характеристик, приняв в ка-
честве примера узника, который получил сво-
боду. 

Действительно, не существует даже мельчай-
шей частицы, какая могла бы стать объектом 
для медитации на нерождённой природе твоего 
собственного ума. Но, несмотря на это, не сле-
дует отвлекаться [от осознавания] ни на мгно-
вение, оставаясь за пределами ограничений 
ментальной активности и концептуализации. 

Вот ключевое наставление — не отвлекайся 
от [осознавания] нерождённой природы, при-
няв в качестве примера стрельбу из лука, ко-
гда стрела попадает точно в цель. 



С обретением реализации пространства трёх 
уровней не отвлекайся от осознавания нераз-
дельности абсолютного пространства и осо-
знавания. 

Вот ключевое наставление: пребывай в состо-
янии однонаправленной концентрации, приняв 
в качестве примера врача [удаляющего ката-
ракту]. 

Благодаря следованию этим наставлениям, 
обусловленное заблуждением восприятие, не 
имея никакой основы, сходит на нет, а за ним 
исчезают самопроизвольно и характеристики 
феноменов. 

28. 

[В этой главе] речь пойдёт о том, как отсе-
кать концептуальные построения, связанные с 
внутренними ментальными событиями и внеш-
ними феноменами. 

Сын мой, существует четыре отсечения. 

Какие бы ни возникали двойственные мысли, все 
они есть не что иное, как абсолютная природа. 

Пресеки поток возникающих двойственных 
мыслей и не следуй за ним, приняв в качестве 
примера черепаху на серебряном блюде. 

Какие бы проявления не возникали, ни одно из 
них не покидает пространство абсолютной 
природы. 

Прими окончательное решение, что не суще-
ствует ничего, что присутствовало бы вне 
абсолютной природы, приняв в качестве при-
мера золотые украшения. 



Любые состояния радости и печали нераз-
дельны с осознаванием. 

Прими окончательное решение, что [радость 
и печаль] нераздельны с осознаванием, приняв 
в качестве примера патоку и её сладкий вкус. 

Все феномены сансары и нирваны возникают 
благодаря потенциалу спонтанного проявления 
изначальной мудрости. 

Прими окончательное решение, что [все фено-
мены сансары и нирваны] — это естественное 
проявление пробуждённого осознавания 
[ригпа], приняв в качестве примера луну в небе 
и её отражение на водной поверхности.  

29. 

В этой главе демонстрируется, как правильное 
отношение к сансаре и нирване помогает меди-
тации. 

Сын мой, существует четыре аспекта воззре-
ния. 

Единство [аспектов пустотности и проявле-
ния] сущностной природы проявляется как про-
екция многообразия, которая становится её 
украшением. 

Воспринимай все мысли и проявления как укра-
шение абсолютной природы, приняв в каче-
стве примера радугу, украшающую небо. 

Когда знаешь, что мысли являются абсолют-
ной природой, привязанность и неприязнь схо-
дят на нет. 



Воспринимай мысли как абсолютную природу, 
приняв в качестве примера закаливание и за-
тачивание меча. 

Тогда не создаются кармические следы и не 
складываются привычные склонности. 

Воспринимай мысли как не оставляющие сле-
дов, приняв в качестве примера полёт птиц в 
небе. 

Тогда феномены освобождаются в абсолютной 
природе. 

Воспринимай существование как иллюзорное, 
приняв в качестве примера пробуждение ото 
сна. 

30. 

[В этой главе содержится] объяснение методов 
пребывания в медитации. 

Сын мой, существует четыре аспекта меди-
тации. 

Создав все благоприятные обстоятельства, 
помогающие поддерживать концентрацию, 
и придерживаясь ключевых аспектов практики, 
усердно 

Медитируй, укрепляя к этому привычку, при-
няв в качестве примера растущую луну.  

Это воззрение Праджняпарамиты (Матери 
всех тех, кто обладает добродетелью) — 
сферы невыразимой, непостижимой, высшей из-
начальной мудрости. 



Медитируй на мыслях и проявлениях как на не-
выразимом блаженстве, приняв в качестве 
примера ситуацию, когда рот заполнен водой. 

Медитируй на славе и других [мирских забо-
тах] — 

То есть на мыслях, связанных с восемью мир-
скими заботами, — 

Как на чём-то, что не является реальным, 
приняв в качестве примера туманную дымку 
[в небе], которая не является чем-то реально 
существующим. 

Медитируй на неусложнённой природе как на 
пустотной, приняв в качестве примера воду и 
пузыри. 

Природа ума пустотна, как пространство. 

31. 

[В этой главе демонстрируется] как поведение 
должно сочетаться с опытом переживаний и 
реализацией. 

Сын мой, существует четыре аспекта поведе-
ния. 

Определяя своё поведение, откажись от [об-
щепринятых] мирских путей, приняв в каче-
стве примера поведение невестки и умали-
шённого. 

Другими словами, удостоверься, что выверяешь 
своё поведение, принимая во внимание мнение 
других людей. Так ведёт себя невестка после 
свадьбы. Не допускай поведение, противореча-
щее Дхарме. Не уподобляйся тому, как ведут 



себя умалишённые, которые делают всё, что 
взбредёт им в голову.  

Определяя своё поведение, следи, чтобы вос-
приятие феноменов во всём их многообразии не 
покидало пространство абсолютной природы, 
приняв в качестве примера рыбу в океане.  

Определяя своё поведение, следи, чтобы всё, 
что возникает в уме — пять ядов, или трево-
жащие эмоции, и тому подобное, — остава-
лось изначальной мудростью, приняв в каче-
стве примера пламя лесного пожара.  

Определяя своё поведение, следи, чтобы мно-
гообразие оставалось единого вкуса — то 
есть чтобы феномены и их природа, проявления 
и пустотность оставались нераздельным един-
ством, — приняв в качестве примера соль, рас-
творяющуюся в воде.   

32. 

[В этой главе речь идёт о] разных видах меди-
тативных переживаний. 

Сын мой, вот четыре медитативных пережи-
вания. 

Медитативное переживание отсутствия 
цепляния за мысли, примером которого явля-
ется младенец, смотрящийся в зеркало. 

Восприятие продолжается, но больше нет цеп-
ляния. 

До сих пор не возникавшее медитативное пе-
реживание раскрытия изначальной мудрости, 
примером чего является нищенка, нашедшая 
клад с драгоценностями. 



Речь идёт о впервые возникшем медитативном 
переживании и реализации.  

Медитативное переживание, когда не о чем 
беспокоиться и раздумывать, примером чего 
являются ласточка, залетающая в своё гнездо, 
и лев.  

Ты обретаешь непоколебимую уверенность. 

Медитативное переживание бесстрашия пе-
ред философскими воззрениями, примером 
чего является лев, который не боится лисицы. 

Больше нет страха перед воззрениями более 
низких колесниц. 

33. 

[В этой главе речь идёт о] знаках медитатив-
ных переживаний. 

Сын мой, вот четыре знака. 

Когда в уме расцветают медитативные пере-
живания и реализация, это… 

Знак, указывающий на внутреннее осознава-
ние, примером чего является масляный све-
тильник внутри стеклянного плафона.  

Существует четыре способа освобождения 
объектов познания в их истинной природе. 

1. Они освобождаются самопроизвольно, как 
железо, режущее железо. 

2. Проявления и ум нераздельны; их освобож-
дает одно и то же. Это подобно разжиганию 
огня. 



3. Когда мы знаем свою истинную природу, тре-
вожащие эмоции освобождаются в основопола-
гающей реальности, подобно тому, как про-
странство исчезает в пространстве.  

4. Проявления распознаются как проекция ума, и 
это похоже на то, как встречаются мать и 
дитя. 

Когда нет усилия, это 

Знак, указывающий, что ум не вовлекается 
в чувственные удовольствия, примером чего 
является царь, занявший свой трон. 

Когда ты отказываешься от [мирских] планов, 
потому что не хочешь терять время, решив 
для себя, что все феномены являются нерож-
дёнными, это 

Знак, указывающий на то, что ум сфокусиро-
ван на нерождённой природе, примером чего 
является больной человек и кладбище.  

Знак, указывающий на запечатывание трево-
жащих эмоций, примером чего являются кор-
шун и голубь. 

34. 

[В этой главе] демонстрируется, что без меди-
тативных переживаний и реализации тебе не 
избежать перерождения в сансаре.  

Сын мой, вот четыре наставления об оптиче-
ских иллюзиях, 

Сопровождаемых примерами, как подобные ил-
люзии могут ввести в заблуждение. 

Мираж кажется оазисом.  



[И ты стремишься добраться до него] веря, 
что там, где ничего нет, есть вода. 

Точно так же, если не знаешь, что чувствен-
ные удовольствия вводят тебя в заблужде-
ние, так и будешь скитаться [в сансаре]. 

Верёвку можно принять за змею. 

Ты уверен, что это змея, хотя на самом деле 
это не так. 

Точно так же, если не понимаешь, что [прояв-
ления] дурачат тебя, так и будешь скитаться 
[в сансаре]. 

(Подражая павлину) попугай может принять 
яд (и это убьёт его), [так же произойдёт и с 
тобой] если, не достигнув реализации, будешь 
вести себя так, как будто достиг её. 

Точно так же, если будешь цепляться за объ-
екты, полагая, что они обладают реальным 
независимым существованием, это будет 
удерживать тебя в сансаре. 

Веря в существование того, что не суще-
ствует, ты становишься беззащитен перед за-
блуждением, в которое вводят привязанность 
и неприязнь.  

Ребёнок [расстраивается], видя, что в [разжа-
том] кулаке ничего нет. 

Потому что его обманули, сделав вид, что в 
сжатом кулаке находится гостинец. 

Если позволишь проявлениям себя дурачить, 
так и будешь скитаться в сансаре. 

35. 



Сын мой, вот десять ситуаций, в которых мы 
предаём будд.  

То есть нарушений обязательств в соответ-
ствии с твоим уровнем практики. 

Для того чтобы избежать нарушения обяза-
тельств, необходимо призвать будд трёх вре-
мён в свидетели. Нарушение обещания — это 
худший изъян, и, напротив, следование обеща-
нию позволяет обрести безупречные благие ка-
чества. Сдержав обещания, мы становимся лю-
бимыми детьми всех будд прошлого, настоя-
щего и будущего. Поэтому каждые шесть часов 
в течение дня нам следует поразмышлять, не 
нарушили ли мы какое-то из своих обещаний, и, 
если действительно нарушили, необходимо 
признать это, раскаяться в содеянном и ре-
шить для себя, что такого больше не повто-
рится.  

Даже если весь мир ополчился против тебя, не 
отклоняйся от [пути осознавания] абсолют-
ной природы. Если допустишь такое, этим 
предашь всех будд трёх времён. 

Поддерживай непрерывно памятование и бди-
тельность… 

Чтобы ты ни делал, не отвлекайся от непре-
рывного осознавания нерождённой абсолют-
ной природы. Если допустишь такое, этим 
предашь всех будд трёх времён.  

Что бы с тобой ни происходило, применяй про-
тивоядие, опираясь на веру, следуя наставле-



ниям, искренне поддерживая дисциплину и со-
храняя уверенность в истинности закона при-
чины и следствия. 

Даже если что-то угрожает твоей жизни, ни-
когда не отклоняйся от пути Дхармы. Если до-
пустишь такое, этим предашь всех будд трёх 
времён. 

Не забывай о соответствующих выгоде и риске 
и всегда помни о доброте своего учителя. 

Не допускай даже малейшего ослабления са-
майи со своим безупречным учителем. Если до-
пустишь такое, этим предашь всех будд трёх 
времён. 

Помни о смерти и размышляй об изъянах сан-
сары. 

Вместо того чтобы добиваться славы и поче-
стей в текущей жизни, а также ставить дру-
гие цели, обусловленные восемью мирскими за-
ботами, направь все свои усилия на трени-
ровку ума, устремлённого к просветлению. 
Если вместо тренировки ума будешь тра-
тить время на мирские заботы, этим пре-
дашь всех будд трёх времён. 

Как сказано во всех сутрах и тантрах: 

Воспринимай благородных учителей как са-
мого Ваджрасаттву и развивай преданность к 
ним. Если не станешь поступать подобным 
образом, этим предашь всех будд трёх вре-
мён. 



Придя к выводу, что все проявления — это и 
есть ум, а природа ума пустотна и что нераз-
дельное единство проявления и пустотности 
— это и есть изначальная мудрость,  

Воспринимай всё, что [проявляется] внутри и 
вовне, как сам ум, не позволяя возникать при-
вязанности или неприязни. Если допустишь их 
возникновение, этим предашь всех будд трёх 
времён.  

Осознав, что все живые существа были твоими 
матерями, помня об их доброте к тебе, зароди 
устремление отплатить им за эту доброту. 

Развивай великое сострадание и делай всё для 
того, чтобы принести пользу живым суще-
ствам. Если откажешься от бодхичитты и 
будешь стремиться лишь к собственному бла-
гополучию, то этим предашь всех будд трёх 
времён. 

Все двойственные концепции, обусловленные 
цеплянием за внешнее и внутреннее как за что-
то, что обладает реальным независимым су-
ществованием, возникают из-за козней демо-
нов, а потому реши для себя, что субъект и 
объект недвойственны. Если не примешь та-
кого решения, этим предашь всех будд трёх 
времён.  

Воспользовавшись человеческим перерожде-
нием для того, чтобы достичь состояния 
будды, будь внимателен. 

То есть поддерживай памятование во время 
любой активности четырёх видов, которое 
позволяет принять под защиту тело и прочее.  



Если не сделаешь этого, то этим предашь всех 
будд трёх времён.  

36. 

[В этой главе речь пойдёт об] использовании 
наставлений о том, как избегать отвлечений 
при выполнении медитации. 

Сын мой, вот четыре наставления о том, как 
избежать отвлечения. 

Научись придерживаться ключевых аспектов 
методов поддерживания концентрации, опира-
ясь на «шесть обязательных условий концен-
трации». 

Не отвлекайся от сознания, свободного от 
цепляния, оставаясь прямым, как стрела.  

Не вовлекаясь в цепляние за нерождённую при-
роду, 

Не покидай абсолютного пространства, кото-
рое свободно от усложнённого мышления, сле-
дуя примеру сильнейшего из атлетов 

Или примеру художника, пишущего тханки, ко-
торый смешивает краски.  

Поскольку ни один из феноменов никогда не по-
кидает пространство абсолютной природы, 

Не отвлекайся от их нераздельности, то есть 
не покидай пространство равновесия, подобно 
пойманной на крючок рыбе. 

Сохраняй воззрение, не отклоняющееся в че-
тыре крайности, и поддерживай медитацию, 
свободную от концептуальных построений. 



Не прерывай пребывание в состоянии за преде-
лами усложнённого мышления, как будто вы-
нимаешь занозу.  

37. 

[В этой главе речь пойдёт] о наставлениях по 
медитации, подразумевающих технику «пребы-
вания». 

Сын мой, вот четыре наставления по технике 
[медитации], 

Позволяющих избавиться от субъекта, кото-
рый воспринимает объекты сознания шести 
видов. 

Наставление о пребывании в состоянии, сво-
бодном от привычного способа восприятия и 
мышления, которое можно сравнить с сухим 
черепом. 

Далее будут представлены наставления, свя-
занные с техникой «пребывания», которая 
определяется шестью аспектами. 

1. Прекратив любые усилия, оставь всё как есть 
в пространстве, свободном от обозначений. 

2. Оставь всё как есть, не усложняя, в несостав-
ном абсолютном пространстве.  

3. Поскольку всё возникает в твоём собствен-
ном уме, убери из него идею о реально суще-
ствующем собственном «я». 

4. Оставь всё как есть в неусложнённом про-
странстве, не вовлекаясь в построение концеп-
ций. 



5. Оставь всё как есть в пространстве, свобод-
ном от идей о субъекте и объекте.  

6. Оставь всё как есть в невыразимом нерож-
дённом пространстве.  

Наставление об уме, который, наблюдая, ни-
чего не видит, и этим напоминает того, кто 
принял яд. 

Это пример об искажении восприятия, которое 
возникает у того, кто съел ядовитое расте-
ние. Это означает следующее: придя к выводу, 
что проявляющиеся объекты шести структур 
чувственного восприятия не обладают реаль-
ным независимым существованием, ты больше 
не веришь в него.  

Это наставление об изначальной нерождённой 
природе ума состоит из шести утверждений. 

1. Абсолютная природа изначально не загряз-
нена цеплянием. 
2. Реализация естественным образом свободна  

от привязанности. 

3. Возникновение происходит спонтанно и сво-
бодно от цепляния. 

4. Опыт переживания не достигается усилием, 
а присутствует естественным образом. 

5. Естественное состояние является нерождён-
ным изначально, оно изначально не обладает 
реальным независимым существованием. 

6. Проявление возникает спонтанно, это не 
что-то, что необходимо искать. 



Для того чтобы ты научился не загрязнять 
внешние проявления внутренним цеплянием, 
даруется 

Наставление об уме, не вовлекающемся в оце-
ночное суждение, который можно сравнить с 
маленьким ребёнком.  

Вот само наставление. 

1. Абсолютная природа — это неусложнённый 
ум. 

2. Воззрение — это ум, в котором нет услож-
нённых мыслей. 

3. Изначальная мудрость — это ум, в котором 
нет концепций. 

4. Медитация — это ум, который не отвлека-
ется. 

5. Сущностной природе ума присуще неоткло-
нение. 

6. Самайя ума — это знание, что ничто не поки-
дает его [пространство]. 

7. Активность ума заключается в том, чтобы 
не сдаваться. 

Наставление о том, как оставить ум как 
есть, и это можно сравнить с шоковым со-
стоянием того, у кого вырвали из груди 
сердце.  

В этом примере говорится о человеке, у кото-
рого вырвали из груди сердце. Такой человек уже 
не надеется, что сможет оправиться от по-



добной травмы, и поток мыслей в его уме оста-
навливается. То есть «оставить всё как есть, 
как будто испытываешь шоковое состояние» 
подразумевает, что нужно оставить всё как 
есть в неусложнённом естественном состоя-
нии. В этом [оставлении как есть] нет субъ-
екта, который оставляет как есть, как нет 
субъекта, когда человек пребывает в шоковом 
состоянии после того, как у него вырвали 
сердце и в его уме прервался поток мыслей. То-
гда ты пребываешь в расслабленном состоя-
нии, в котором не возникает цепляния, не 
нужны никакие усилия, наблюдая возникновение 
разнообразных феноменов.  

Пребывая в этом естественном состоянии не-
раздельности двух истин, оставь всё в не-
усложнённом пространстве, сохраняя ясное пу-
стотное осознавание, которое [является не-
рождённым, то есть] не возникает благодаря 
приложению усилий, опирающихся на причины 
и условия.  

38. 

[В этой главе содержатся] наставления о том, 
как пребывать в потоке естественного состо-
яния.  

Сын мой, существует четыре аспекта пребы-
вания. 

Не вовлекаясь в усложнённое мышление, пре-
бывай в ясности, которую нельзя обрести и 
нельзя потерять.  

Это означает, что мудрость будды присут-
ствует в твоём уме изначально.  



Не вовлекаясь в усложнённое мышление, пре-
бывай в блаженстве, которое невозможно об-
рести или потерять.  

Ум изначально не во что не вовлечён и ничем не 
ограничен. 

Пребывай в отчётливой ясности, не отвлека-
ясь от состояния за пределами отвлечений.  

Объекты, на которые можно отвлечься, нико-
гда не покидают пределов абсолютной при-
роды. 

Как поддерживать это состояние? Следует 
применять шесть методов, исключающих 
усложнение. 

1. Если искать природу ума, обнаружишь, что 
он пустотен. 

2. Если будешь предотвращать, испортишь. 

3. Если будешь усложнять, испортишь. 

4. Если будешь медитировать, свяжешь путами 
самого себя. 

5. Попробуй увидеть — и сразу исчезнет. 

6. Если прилагать усилия, заслонишь. 

Таким образом, не ищи, не предотвращай, не 
усложняй, не медитируй, не пытайся увидеть, 
не прилагай усилия, просто оставь как есть.  

В уме нет ничего, к чему можно приложить уси-
лия; ничего, что нуждается в каких-либо дей-
ствиях; ничего, что нужно осуществлять.  



Сохраняй расслабленность, когда ничего не 
надо делать. Пусть ум пребывает в своём из-
начальном состоянии. 

Тогда твоя практика не испорчена излишним 
напряжением или излишним ослаблением и по-
добна тетиве лука. 

39. 

Беспрепятственное естественное возникнове-
ние — вот ключевой аспект ума.  

Сын мой, тебе следует узнать об этих шести 
ключевых аспектах.  

Осознавание-ригпа, четвёртая часть вне трёх 
других частей, — это то, что присутствует в 
прямом опыте переживания неусложнённого 
состояния, которое не загрязнено идеями о 
субъекте и объекте, — это простота дхарма-
каи. Примени эти наставления для того, чтобы 
распознать природу ума — естественное рас-
творение всех концепций.  

Первый ключевой аспект — это расслабление, 
примером чего является тот, кто выполнил 
поставленную задачу. 

Освободившись от цепляния за идею о реальном 
независимом существовании феноменов, ты 
становишься беззаботным и больше не волну-
ешься о том, «хорошие» они или «плохие».  

Следующий ключевой аспект — свобода от 
волнения, примером чего является тот, кто 
восстановился после болезни.  

Нет такого феномена, какой не был бы совер-
шенно чист и совершенен изначально, поэтому 



освободись от двойственной фиксации, подра-
зумевающей принятие одного и отвержение 
другого.  

Следующий ключевой аспект — это свобода 
от промедления, примером чего служит сума-
сшедший, который прыгает с края обрыва.  

Всё проявленное освобождается как изначаль-
ная мудрость, поэтому воззрение не ограни-
чено двойственностью, медитация не ограни-
чена фиксацией, поведение не ограничено прило-
жением усилий, а плод не ограничен устремле-
нием.  

Следующий ключевой аспект — это свобода 
от ожиданий, примером чего является ситуа-
ция, когда находишь того, кого искал. 

Речь на особом языке ати-йоги внушает благо-
говейный страх тем, кто следует более низким 
колесницам. 

Следующий ключевой аспект — свобода от 
страха, примером чего является лев, разгули-
вающий среди других хищников.  

Естественное состояние сияет естественным 
образом, и ничто не может заслонить его. 

Следующий ключевой аспект — ясность в от-
сутствие мыслей, примером которой явля-
ется пламя светильника, наполненного кун-
жутным маслом. 

40. 

[В этой главе речь идёт о] том, что воззрение, 
медитация, поведение и плод присутствуют 
внутри, а не вовне.  



Сын мой, вот четыре дхармы, которые нет 
смысла искать. 

Поскольку мудрость абсолютной природы, не 
ограниченная концептуальными усложнениями, 
уже присутствует внутри, нет необходимо-
сти искать её, опираясь на ограниченное воз-
зрение, свойственное обычному уму. 

Обретя воззрение, не ограниченное двой-
ственной фиксацией, не ищи воззрение, кото-
рое ограничено ей. Бери пример с солнца, кото-
рому нет нужды искать свои лучи. 

Что касается неусложнённого естественного 
потока, то нет никакой необходимости ис-
пользовать для медитации двойственную фик-
сацию, как будто [медитируешь] на чём-то для 
тебя новом.  

Выполняя медитацию без объекта, не допус-
кай возвращения к медитации на выбранном 
объекте. Бери пример с драгоценности, испол-
няющей желания, ведь ей нет нужды пус-
каться на поиски того, что пожелают [её об-
ладатели].  

Поскольку то, что следует устранить, и необ-
ходимое для этого противоядие, то есть тре-
вожащие эмоции и изначальная мудрость, обла-
дают единым вкусом, не существует двой-
ственного разделения на того, кто действует, 
и само действие, поэтому, 

Осуществляя активность, не ограниченную 
принятием или отвержением, не допускай воз-
вращения к активности, которая подразуме-
вает принятие и отвержение. Бери пример с 



человека, которому нет нужды искать самого 
себя в себе самом. 

Плод, изначальное состояние будды, присут-
ствует в тебе самом, поэтому, 

Обретя плод, свободный от надежды и 
страха, не возвращайся к поиску плода, кото-
рый ими ограничен. Бери пример с царя, кото-
рому нет нужды доказывать свою царскую 
власть.  

Власть восседающего на троне царя не зависит 
ни от кого другого. 

Таким образом, поскольку все феномены сан-
сары и нирваны по своей природе нераздельны, 
не покидай состояние непостижимой равност-
ности абсолютной природы, не ограниченной 
надеждой и страхом, концепциями и усилиями.  

В нижеследующем комментарии эти главы о 
высшей практике ума организованы в ином по-
рядке. После главы 30 идут главы 36 и 39, а за-
тем следует глава 37 из раздела о практике 
мудрости. Затем идут главы с 31 по 35, после 
которых идёт глава 40. Однако здесь я следовал 
порядку глав коренного текста. 

Я использовал эти главы, чтобы объяснения со-
ответствовали способностям читателей и 
чтобы, полагаясь на высшую практику концен-
трации согласно «Сутре Праджняпарамиты», 
«Сутре сущностного смысла» и «Сети иллюзор-
ного проявления», они смогли бы практиковать 
воззрение и медитацию подобно тому, как по-
степенно осваивают любые навыки маленькие 
дети — поэтапно, объединяя искусные методы 



и мудрость подобно тому, как летит по небу 
птица. На этом объяснения заканчиваются. 

Так завершается третий раздел текста «Во-
семьдесят глав личных наставлений», содержа-
щий наставления по искусным методам кон-
центрации.  

IV. Различающая мудрость 

[В этом разделе собраны] наставления по выс-
шей практике мудрости, совершенной сущно-
сти. 

Этот раздел состоит из тридцати восьми 
глав. 

41. 

[В этой главе речь идёт о] двенадцати аспек-
тах, объясняющих воззрение.  

Реализация, о которой идёт речь в той части 
раздела ума, которая считается поздней, по-
добна отсечению, какое можно осуществить 
острым клинком: все тревожащие эмоции и 
усложнённые мысли отсекаются под корень 
различающей мудростью, выходящей за ограни-
чение трёх концепций. Поскольку все феномены 
основы, пути и плода как сансары, так и нир-
ваны, возникают как игра потенциала соб-
ственного нерождённого ума, они свободны от 
философских крайностей, от понятий «хоро-
ший» и «плохой» и подобны пространству. Ум 
по своей природе не рождён, его проявления не 
знают препятствий, его сущностная особен-
ность — отсутствие двойственности и так 



далее. О таком воззрении в тантре «Царь Все-
творящий» сказано следующее:  

Поскольку все дхармы произрастают из корня 
ума, его и следует обнаружить.  

Сын мой, вот двенадцать важных моментов. 

Нерождённая высшая природа ума не скрыта, 
но при этом никто не может обнаружить её 
как конкретный объект, обладающий характе-
ристиками.  

Несмотря на то, что она присутствовала в 
тебе с самого начала, ты до сих пор не распо-
знал её как свою собственную природу.  

Поскольку ничто не обладает реальным незави-
симым существованием, когда пытаешься 
что-то обнаружить, ничего обнаружить не 
можешь. Однако, если не проводить такого 
аналитического исследования, кажется, будто 
феномены действительно обладают реальным 
независимым существованием. Таким образом, 
можно сказать, что все феномены сансары и 
нирваны беспрепятственно проявляются во 
всём своём многообразии. 

Несмотря на то, что в действительности ни-
чего не существует, обусловленные заблужде-
нием феномены проявляются во всём своём 
многообразии, но, поскольку ни один из них не 
обладает реальным независимым существова-
нием, невозможно обнаружить хоть что-то 
реально существующее.  

Даже несмотря на то, что ты был скиталь-
цем в сансаре долгие кальпы, ты всегда оста-
вался неразделен со своей природой будды, суга-
тагарбхой. 



Несмотря на то, что абсолютная природа про-
является как многообразие в рамках сансары и 
нирваны, она всегда остаётся неизменной в 
своей сущности. 

В [абсолютной природе] нет даже мельчайшей 
частицы того, что обладало бы реальным не-
зависимым существованием, и всё же она при-
сутствует везде, пронизывая всё без исключе-
ния подобно пространству. 

В пустотности, которая подобна простран-
ству, разнообразные феномены беспрепят-
ственно проявляются силой взаимозависимо-
сти, в основе которой лежит закон причины и 
следствия.  

Ум подобен необузданному жеребцу: если бу-
дешь нервничать и беспокоиться — не смо-
жешь его укротить, однако если сумеешь рас-
слабиться — то у тебя это получится. 

Если не установить над ним контроль, он бу-
дет направляться, куда пожелает. 

Применяя техники медитации шаматхи и 
випашьяны, ты отправляешься в путеше-
ствие в пространстве абсолютной природы, 
вне какой-либо опоры, подобно гаруде [паря-
щему в небесах].  

Из абсолютной природы, в которой ничего нет, 
всё и возникает, поэтому… 

Всё без исключения происходит без приложе-
ния усилий.  

Поскольку ум не имеет таких характеристик, 
как форма, цвет, очертания, или иных, то он 



проявляется согласно твоим воззрению и ме-
дитации. 

Если подытожить, то это есть не что иное, 
как ознакомление с природой ума. Поскольку ум 
является нерождённым, то невозможно обна-
ружить какую-либо реальную его основу. По-
скольку [игра его потенциала] беспрепят-
ственна, то он проявляется множеством спо-
собов. Поскольку он не ограничен двойственно-
стью, нет ничего, за что можно цепляться как 
за обладающее реальным независимым суще-
ствованием. Когда концептуальный ум осво-
бождается в собственной сущности, ничто 
уже не покидает пространство дхарматы.  

42. 

[В этой главе речь пойдёт о] двенадцати видах 
уверенности, являющейся опорой воззрения.  

Распознав высшую реальность напрямую, ум 
освобождается от сомнений. 

Сын мой, существует двенадцать видов уве-
ренности. 

Уверенность в том, что точно так же, как все 
объекты возникают и исчезают в простран-
стве, все феномены сансары и нирваны ничем 
не отличаются друг от друга в пространстве 
таковости и потому не обладают реальным 
независимым существованием.  

Уверенность в том, что, поскольку корень 
всех феноменов находится в уме, состояние 
будды не следует искать где-то вне самого 
ума.  



Уверенность в том, что, поскольку ум по своей 
природе не рождается и не прекращается, он 
является несоставным. 

Уверенность в том, что, поскольку всё прояв-
ленное иллюзорно, в действительности ни 
враги, ни друзья не существуют как объекты, 
отличающиеся друг от друга по своей внутрен-
ней природе. 

Уверенность в том, что, поскольку все дей-
ствия, которые обусловлены заблуждением, 
приводят к страданию, то есть являются при-
чиной страдания, в действительности, с пози-
ции абсолютной природы, нет никакой нужды 
совершать какие-либо действия. 

Уверенность в том, что, поскольку нерождён-
ное абсолютное пространство является при-
родой всех феноменов, их природа недвой-
ственна.  

Уверенность в том, что нет необходимости 
«продвигаться по пути», поскольку реализация 
нерождённой природы собственного ума — это 
и есть обретение состояния будды.  

Уверенность в том, что привязанность и не-
приязнь не создают для ума проблемы, по-
скольку все проявления нереальны, как волшеб-
ные иллюзии.  

Уверенность в том, что несмотря на проявле-
ние ума как многообразия, поскольку все его 
проявления обладают единым вкусом, любые 
мысли, обусловленные пятью ядами, такими 
как привязанность и неприязнь, являются из-
начально нерождёнными. 



Уверенность в том, что феномены, такие как 
друзья и враги, из-за которых возникают тре-
вожащие эмоции, в действительности не обла-
дают реальным независимым существованием 
и являются лишь обозначениями, которые при-
сваивает обычный ум. Поэтому все они, так 
или иначе, снова растворяются в самом уме. 

Уверенность в том, что, поскольку пустотная 
природа ума является источником всего воз-
никающего в сансаре и нирване, то она [пу-
стотность] и есть Абсолютное Простран-
ство — Мать Праджняпарамита.  

Уверенность в том, что природа ума безгра-
нична в своей открытости, поскольку, будучи 
подобной пространству, она является тем ме-
стом, которое вмещает всё без исключения.  

43. 

[В этой главе речь пойдёт о] девяти способах, 
позволяющих познать абсолютную природу.  

Сын мой, йогин на пути полагается на девять 
аспектов знания. 

Тебе следует знать, что все феномены сан-
сары и нирваны пустотны. 

Тебе следует знать, что корнем всех феноме-
нов является ум.  

Тебе следует знать, что природа твоего ума 
является нерождённой. 

Тебе следует знать, что, поскольку все про-
цессы семнадцати видов восприятия происхо-
дят беспрепятственно, невозможно предска-
зать, что с тобой произойдёт. 



Тебе следует знать, что природа всех феноме-
нов пустотна, что они не обладают реаль-
ным независимым существованием. 

Тебе следует знать, что, несмотря на много-
образие проявлений и их восприятия, есте-
ственное состояние абсолютного простран-
ства всегда остаётся неизменным. 

Тебе следует знать, что, поскольку спонтан-
ное возникновение не зависит от [причин и] 
условий, естественное состояние недвой-
ственно. 

Тебе следует знать, что, хотя проявления [ос-
новы] могут быть в зависимости от условий 
бесконечно разнообразны, сама основа никогда 
не отклоняется в сторону [конкретного про-
явления]. 

Тебе следует знать, что, поскольку истинная 
природа не обусловлена концепциями-крайно-
стями «существует» и «не существует», она 
не ограничена покоем естественного состоя-
ния и движением усложнённых мыслей. 

44. 

[В этой главе речь пойдёт о] семи высших ас-
пектах. 
Медитирующий освобождается, поскольку в 

его уме отсутствует тот, кто был бы «обла-

дателем» ума, «ответственным» [за медита-

цию]. 

Сын мой, существует семь высших аспектов 
[медитации]. 



Избегать установления ума [в состояние ме-
дитации], обусловленной концепциями, — это 
высшее «оставление всего как есть». 

Не следует фиксировать внимание ума на кон-
цепциях «существует / не существует» и «про-
явление/пустотность» или любых других.  

Избегать двойственных обозначений, присваи-
ваемых обычным умом абсолютной природе, ко-
торой невозможно присвоить обозначение, — 
это высшее обозначение. 

Ни мышление, ни немышление не выходят за 
ограничения концептуального ума, и любая ак-
тивность концептуального ума заслоняет то, 
что пребывает вне концепций. Поэтому 

Не медитировать на отсутствии концепту-
ального мышления — это высшее отсутствие 
концептуального мышления. 

Не использовать объекты познания в качестве 
опоры — это высшая опора. 

Не медитировать на чём-то конкретном, 
например на единстве проявлений и пустотно-
сти, превращая таким образом [это единство] 
в ментальный объект, — это высшая медита-
ция.  

Избегать отвлечений, не прилагая при этом 
усилий для предотвращения движения в уме 
ментальных событий, — это высшая концен-
трация. 
Когда ум не вовлечён в погоню за объектами 

восьми сознаний, то есть формами, запахами, 

вкусами и остальными, — это высшее меди-

тативное равновесие (самадхи). 



Говоря коротко, все эти высшие аспекты под-
разумевают «оставление всего как есть», то 
есть свободу от двойственной фиксации и 
усложнений. 

45. 

[В этой главе содержатся] наставления по раз-
витию восприятия, не обусловленного двой-
ственностью, которое в то же время не подра-
зумевает отказ от различных переживаний, 
возникающих в каждом из шести органов чув-
ственного восприятия. 

Сын мой, существует шесть видов различаю-
щей мудрости органов восприятия. 

Эти шесть видов мудрости возникают благо-
даря уверенному знанию абсолютной природы. 

Когда ты знаешь, что воспринимаемые формы 
являются нерождёнными, то не цепляешься за 
них, и поэтому 

Ты видишь формы, возникающие как проекции 
ума, глазами различающей мудрости. 

Ты понимаешь смысл пустотности — абсо-
лютную природу — ушами различающей муд-
рости. 

Ты ощущаешь запахи абсолютной природы как 
нерождённые ноздрями различающей мудро-
сти. 

Ты чувствуешь вкус многообразия как недвой-
ственного языком различающей мудрости. 

Ты касаешься истины, абсолютной природы, 
телом различающей мудрости. 



С позиции ума различающей мудрости ты зна-
ешь, что всё возникает как проекция ума в 
[пространстве] нерождённой природы ума. 

46. 

[В этой главе речь идёт о том] как применять 
наставления о различающей мудрости органов 
чувств, представленные в предыдущей главе, 
для недвойственного восприятия, которое не 
требует отрицания того факта, что воспри-
нимаемые объекты являются отдельными и 
отличаются друг от друга. 

Если твой ум освобождается в абсолютной 
природе, всё, что возникает «вовне», возни-
кает как абсолютная природа. 

Сын мой, существует шесть объектов разли-
чающей мудрости. 

Абсолютная природа, воспринимаемая как не-
раздельное единство ясности и пустотности, 
— это различающая мудрость формы.  

Звук, воспринимаемый как спонтанно возника-
ющий, что можно сравнить с эхом человече-
ского голоса, которое в действительности не 
звучит из уст человека, — это различающая 
мудрость звука. 

Наставления учителя, которые мы вдыхаем 
полной грудью, как восхитительный аромат, 
— это различающая мудрость запаха. 

Опыт переживания нерождённости всех фено-
менов — это различающая мудрость вкуса.  

Великое блаженство — абсолютная природа. 
Когда касаешься её — это различающая муд-
рость осязания фактуры. 



Знание естественного состояния, дхарматы, 
— это мудрость феноменов. 

47. 

[В этой главе речь идёт о] шести аспектах вос-
приятия феноменов как не обладающих реаль-
ным независимым существованием, что обна-
руживается путём аналитического исследова-
ния. 

Сын мой, существует шесть истинных аспек-
тов восприятия. 

Поскольку все феномены не обладают реаль-
ным независимым существованием, 

Видение без видения — вот истинное видение. 

Поскольку с позиции абсолютной истины не су-
ществует двойственности того, кто слышит, 
и того, что он слышит, 

Слышание без слышания — вот истинное слы-
шание. 

Поскольку с позиции абсолютной истины не су-
ществует того, кто воспринимает, и того, 
что он воспринимает, 

Восприятие без восприятия — вот истинное 
восприятие. 

И точно так же: 

Ощущение вкуса без ощущения вкуса — вот ис-
тинное ощущение вкуса. 

Ментальный контакт без ментального кон-
такта — обусловлен объект контакта за-
блуждением или нет — вот истинный мен-
тальный контакт. 



Осознавание без осознавания, когда речь идёт 
о характеристиках феноменов, — вот истин-
ное осознавание. 

48. 

[В этой главе речь идёт о] шести видах отсут-
ствия усилий, поскольку в абсолютной природе 
нечего принимать или отвергать.  

Если знаешь, как оставлять феномены как 
есть, не прилагая никаких усилий, достигаешь 
освобождения в истинном состоянии основы. 

Сын мой, существует шесть наставлений об 
отсутствии усилий. 

Поскольку в пространстве нерождённого ума 
не существует ни наблюдателя, ни того, что 
он наблюдает, то обретаешь воззрение, не 
обусловленное усложнениями утверждения или 
опровержения, и тогда ум пребывает в совер-
шенном состоянии покоя, свободном от кон-
цепции открытости или ограниченности.  

Медитация — это состояние внутреннего по-
коя абсолютной природы, сияющее изнутри, 
которое свободно от цепляния и чётких границ 
— мыслей, связанных с внешними и внутрен-
ними феноменами.  

Поведение, неусложнённое и естественное, 
осуществляется как радостная спонтан-
ность, не обусловленная усилиями по приня-
тию или предотвращению.  

Поскольку реализуешь естественное состояние 
феноменов, больше не испытываешь надежды 
обрести плод или страха не обрести его. Это 



всепроникающий покой — двойственные кон-
цепции «субъект-объект» освобождаются сами 
собой. 

Это окончательная равностность в потоке 
абсолютной природы, когда феномены пребы-
вают за пределами концепций о том, что 
«лучше», а что «хуже».  

Это высшее расслабление, подразумевающее, 
что ум не знает печали, 

Поскольку ты больше не отвергаешь сансару, 
которая теперь изначально свободна и не обу-
словлена страданием.  

49. 

[В этой главе речь пойдёт о] шестнадцати 
символах практики. 

Сын мой, существует шестнадцать символов 
практики.  

Всегда поддерживай осознавание обнажённым 
— так, чтобы его не заслоняли характери-
стики.  

Всегда применяй очищение пустотностью в 
качестве противоядия от веры в реальное не-
зависимое существование и от цепляния за 
него. 

Всегда храни солнце и луну — пустотность 
и сострадание — в своих ладонях. 

Всегда вращай колесо воззрения и медитации. 

Взгляни в магическое зеркало собственного 
ума. 

Излечи болезнь, вызванную ядом пяти трево-
жащих эмоций. 



Распутай верёвку, которая тебя связывает, 
— путы трёх ядов, а также идеи о субъекте и 
объекте.  

Избегай компании тех, кто причиняет другим 
вред, поскольку они подобны хищным зверям. 

Распознав спонтанно возникающую изначаль-
ную мудрость, пребывай в хрустальном сосуде 
осознавания нераздельности пустотности и 
ясности.  

Поднимись снизу наверх по драгоценным сту-
пеням, практикуя десять активностей Дхармы 
и прочие, сохраняя веру, усердие, памятование, 
бдительность и внимательность. 

Отсеки у самого корня древо веры в существо-
вание собственного «я». 

Пребывай в открытом пространстве ничем 
не ограниченного осознавания.  

Позволь движению мыслей в твоём уме покон-
чить с собой.  

Отправляйся к острову из золота, где все вос-
принимаемые проявления возникают как абсо-
лютная природа.  

Умащивай своё тело бальзамом концентра-
ции, излечивая его от лихорадки страстного 
желания и ненависти. 

Собирай цветы в небе, которых в действи-
тельности не существует; феномены — не бо-
лее чем их обозначения. 

50. 

[В этой главе речь пойдёт о] том, что не сле-
дует ничего принимать или отвергать, то 



есть о воззрении, свободном от отрицания или 
утверждения. 

Сын мой, существует пять воззрений. 

Все возникающие в уме мысли есть не что иное, 
как абсолютная природа, поэтому 

Не испытывай неприязни к мыслям. 

Нет необходимости отдельно медитировать 
на изначальной мудрости немышления. 

Изначальную мудрость дхарматы нет необхо-
димости искать где-то на «далёких берегах», 
где нет ни тревожащих эмоций, ни усложнён-
ных мыслей, поэтому 

Не привязывайся к абсолютной природе. 

Пока у тебя остаётся привязанность, этим со-
здаёшь причины для скитания в сансаре.  

Осознавая идентичность всех феноменов, 

Не возгордись своей концентрацией. 

Любые нежелательные мысли являются лишь 
проявлением твоего собственного ума, по-
этому 

Не относись ревностно к неподобающему. 

Изначальная мудрость присутствует в тебе 
самом, поэтому 

Не игнорируй изначальную мудрость! 

Распознай её.  

51. 



[В этой главе речь идёт о] десяти аспектах 
непоколебимой уверенности в естественном 
состоянии. 

Поскольку двойственное восприятие счастья, 
страдания и прочего освобождается в абсо-
лютном пространстве, ничто не может при-
чинить тебе ни пользы, ни вреда. 

Сын мой, вот десять аспектов непоколебимой 
уверенности. 

Самовозникшая изначальная мудрость, или бод-
хичитта, не обусловлена причинами и услови-
ями и потому остаётся неизменной в трёх вре-
менах — прошлом, настоящем и будущем.  

Существование может пролиться любыми 
проявлениями подобно струям дождя. 

Однако бодхичитта, «Царь Всетворящий», не 
может быть загрязнена или ослаблена.  

Точно так же 

Три мира могут переливаться через край, по-
добно тому, как течёт через пороги горная 
река.  

Но царственную бодхичитту не унести ника-
ким потоком.  

Даже если шесть ментальных состояний пы-
лают ярким огнём, 

Абсолютную природу им не сжечь.   

Даже если миллион миров вселенной разме-
тает ураганом, 

Абсолютную природу им не сдвинуть с места.  



Три яда способны погрузить во мрак, 

Но абсолютная природа не отклонится в за-
блуждение. 

Солнце способно осветить миллион миров, 

Но бессильно сделать изначальную мудрость 
ярче. 

Целые континенты могут погрузиться во 
тьму, 

Но абсолютная природа никогда не погрузится 
во тьму неведения.  

Повсюду рождение и смерть сменяют друг 
друга,  

Но абсолютная природа не может умереть.  

У тебя могут оставаться привычные склонно-
сти,  

Но ничто не может оказывать влияния на абсо-
лютную природу, а потому нет ничего, что 
было бы необходимо отвергать.  

Вся относительная реальность может пере-
вернуться с ног на голову,  

Но абсолютная природа не может быть уни-
чтожена, или отделена [от относительной ре-
альности]. 

Это ваджрные слова о мудрости — непоколеби-
мая уверенность и убеждённость, которые те-
перь становятся неизменными.  

52. 



[В этой главе представлены] наставления, 
включающие примеры того, как абсолютная 
природа присутствует во всём без исключения.  

Сын мой, существует четыре примера, помо-
гающие понять смысл. 

Пример тела Сугаты: с какой точки зрения на 
него ни посмотри, увидишь, что оно совер-
шенно. Точно так же всё, что делает реализо-
ванное существо, поскольку каждое его дей-
ствие осуществляется с позиции реализации 
нерождённой природы, приводит к блажен-
ству, ведь у такого существа нет свойствен-
ных обычным существам привязанности и не-
приязни.  

Пример улыбки и угрюмой гримасы: и то и дру-
гое — лишь два выражения одного и того же 
лица. Точно так же всё сущее и проявленное — 
все феномены сансары и нирваны — возникают 
в пространстве нерождённой абсолютной 
природы.  

Пример слепого человека: ему всё равно, улы-
баешься ты ему или нет. Точно так же, по-
скольку всё беспрепятственно возникает из не-
рождённого абсолютного пространства и 
остаётся нераздельным с ним, обладая единым 
вкусом, с позиции абсолютной природы нечего 
принимать и нечего отвергать.  

Пример ствола бананового дерева: ствол ба-
нанового дерева не имеет сердцевины. Точно 
так же и феномены не обладают реальным 
независимым существованием.  

Поскольку, если провести аналитическое иссле-
дование, применяя логический метод «ни один, 



ни множество», то невозможно ничего обнару-
жить. 

53. 

Когда четыре философские крайности самопро-
извольно освобождаются, выясняется, что фе-
номены представляют собой не более чем про-
екции ума, и потому нет нужды их отвергать. 

Сын мой, существует четыре аспекта осво-
бождения четырёх крайностей. 

Что касается всех феноменов сансары и нир-
ваны, то 

С позиции абсолютной истины они являются 
нерождёнными и поэтому не ограничены край-
ностью существования. 

С позиции относительной истины,  

Аспекта проявления, основанного на взаимодей-
ствии причин и условий, 

Они безостановочно проявляются, и поэтому 
не ограничены крайностью несуществования.  

С позиции высшего воззрения две истины, то 
есть проявление и пустотность, не являются 
чем-то отличным друг от друга — для подоб-
ного разделения нет никакого основания. Дру-
гими словами, они не есть «два разных» и по-
этому не ограничены крайностью «и суще-
ствование, и несуществование одновре-
менно». 

С точки зрения логики «ни то ни другое» подра-
зумевает присутствие «и того и другого», по-
этому феномены не ограничены крайностью 
«ни существование, ни несуществование». 



Существует также четыре изъяна, которые 
возникают, когда две истины воспринимаются 
как одно и то же. 

1. Это означало бы, что обычные существа, ко-
торые воспринимают феномены как состав-
ные, осознавали бы их абсолютную природу. 

2. Это означало бы, что абсолютная истина 
может быть условием возникновения трево-
жащих эмоций. 

3. Это означало бы, что между относитель-
ным и абсолютным нет никакой разницы. 

4. Это означало бы, что [постижение] абсо-
лютной истины не зависит от слушания уче-
ний и размышления о них. 

И существует четыре изъяна, которые возни-
кают, когда две истины воспринимаются как 
отдельные друг от друга. 

1. Это означало бы, что ум, постигший абсо-
лютную истину, не смог выйти за пределы 
веры в реальное независимое существование 
относительных феноменов. 

2. Это означало бы, что абсолютная истина не 
является окончательной природой относи-
тельных феноменов. 

3. Это означало бы, что отсутствие реального 
независимого существования относительных 
феноменов не является абсолютной истиной. 



4. Это означало бы, что высшие существа вос-
принимают эти две истины как нечто отдель-
ное друг от друга и, достигнув свободы, тем не 
менее остаются несвободны.  

В нашей традиции нет риска обрести все эти 
изъяны, поскольку мы не вовлекаемся в утвер-
ждения, являются ли две истины чем-то одним 
и тем же или чем-то отдельным друг от друга. 
Мы устанавливаем две истины согласно усло-
вию — обусловлен заблуждением ум конкрет-
ного человека или не обусловлен. Если ум обу-
словлен заблуждением, то такому уму в про-
цессе восприятия относительной истины не 
распознать абсолютную. В то же самое время, 
если ум не обусловлен заблуждением, то такой 
реализовавший абсолютную истину ум уже не 
воспринимает относительную истину с пози-
ции заблуждения. Таким образом, относитель-
ную и абсолютную истины можно сравнить с 
тьмой и светом. С одной стороны, они обла-
дают единой сущностью, хоть и разными её ас-
пектами, а с другой — эти различия не позво-
ляют утверждать, что две истины являются 
одним и тем же. Именно это объясняется в 
данных заметках к коренному тексту. 

54. 

[В этой главе речь пойдёт о] четырёх высших 
уровнях, определяющих путь абсолютной при-
роды. 

Сын мой, существует четыре высших уровня. 



Когда приходишь к окончательному выводу, 
что все внешние и внутренние феномены яв-
ляются игрой [проявления потенциала] тво-
его собственного ума 

И возникают подобно тому, как возникают 
проявления в сновидении, 

Осознать, что ум является пустотным и не-
субстанциональным, — это высший уровень 
воззрения,  

Как в примере с человеком, погрузившимся в сю-
жет магического представления, 

Не пытаться остановить пять процессов чув-
ственного восприятия, оставаясь при этом за 
пределами ограничений идей о субъекте и объ-
екте, — это высший уровень медитации. 

Как в примере с накоплением заслуг и мудрости 
великим мастером,  

Осуществлять активность, объединяя воззре-
ние и действия, — это высший уровень поведе-
ния.  

Как в примере с иллюзорным персонажем снови-
дения, который наслаждается своим богат-
ством, 

Быть свободным от веры в реальное независи-
мое существование проявленного и сущего — 
это высший уровень медитативных пережи-
ваний и реализации.  

55. 

[В этой главе содержатся] наставления о пяти 
качествах дхармакаи, а также их примеры.  



Сын мой, существует пять качеств дхарма-
каи.  

Пять примеров беспрепятственной, всепрони-
кающей изначальной мудрости, абсолютной 
природы, нераздельного единства пустотно-
сти и ясности. 

Дхармакая неподвижна — 

Отсутствие движения определяет абсолют-
ную природу, состояние нераздельного един-
ства обнажённого осознавания и пустотности 
— 

И этим подобна глубине океана.  

Дхармакая неизменна — 

Абсолютная природа никогда не меняется — 

И этим подобна горе Меру. 

Дхармакая непрерывна — 

Это непрерывный поток абсолютной природы, 
сияющей ясности — 

И этим подобна великой реке.  

Дхармакая не омрачена — 

Изначальная мудрость не может стать ярче 
или тусклее — 

И этим подобна солнцу. 

Дхармакая свободна от мыслей — 

Это ясное осознавание вне усложнённого мыш-
ления — 

И этим подобна отражению луны на поверх-
ности воды.  



56. 

[В этой главе речь пойдёт о] наставлениях об 
использовании символического языка тайных 
мантр. 

Сын мой, существует шесть аспектов изна-
чальной мудрости, связанных с умом.  

Изначальная природа как она есть, не загряз-
нённая усложнёнными мыслями, свободная от 
двойственности субъекта и объекта, — это 
мудрость объединения. 

Ум, который не устремляется вовне по направ-
лению к воспринимаемому объекту, но при и 
этом и не застревает внутри, — это муд-
рость единого вкуса, распознающая всё много-
образие воспринимаемых объектов и мыслей.  

Мудрость, позволяющая отказаться от при-
нятия или отвержения любых проявлений сан-
сары и нирваны, — это мудрость отсутствия 
надежды и страха. 

Когда налагаешь печать нерождённой абсо-
лютной природы на восприятие всех феноме-
нов во всём их многообразии, — это спонтанно 
возникающая мудрость.  

Природа ума пребывает за пределами философ-
ских крайностей, и такое единство проявления 
и пустотности, единство осознавания и пу-
стотности — это мудрость единства.  

Восемь видов сознания, а также их объекты пу-
стотны изначально, таким образом, всё пу-
стотно снаружи и пустотно внутри — это 
мудрость пустотности. 

57. 



[В этой главе речь пойдёт об] ознакомлении с 

природой ума. 

Сын мой, существует семь аспектов ознаком-
ления с природой ума. 

Даже один и тот же объект в зависимости от 
воспринимающего ума может проявляться по-
разному. Поэтому внешние объекты не обла-
дают реальным независимым существованием, 
и, таким образом, 

Аспект объекта: объект — это проекция ума. 

Твой ум рождает многообразные проявления, 
которые возникают беспрепятственно и по-
добны отражениям. Таким образом, 

Аспект проекции ума: проекция ума подобна 
отражению.   
Проявление спонтанно возникающей изначаль-

ной мудрости не отклоняется в сторону [кон-

кретного проявления], поэтому 

Аспект проявлений: проявления неисчислимы.  

Согласно сущностным наставлениям простран-
ства трёх уровней, 

Аспект сознания: сознание не имеет опоры. 

Реализация природы собственного ума приво-
дит к 

Аспекту осознавания: осознавание осознаёт 
лишь само себя. 

Объекты, воспринимаемые восьмью сознани-
ями, в действительности не возникают, по-
этому 



Аспект объектов: объекты являются нерож-
дёнными.  

Окончательная нерождённая природа не обла-
дает двойственными характеристиками, по-
этому 

Аспект нерождённого: нерождённое не огра-
ничено концептуальными построениями. 

58. 

[В этой главе речь пойдёт о] наложении печати 
путём ознакомления с абсолютной природой 
проявляющихся феноменов. 

Сын мой, существует шесть аспектов озна-
комления с абсолютной природой всего, что 
проявляется. 

Всё есть одно с позиции абсолютной природы, 
поэтому нечего принимать и нечего отвер-
гать. 

Силой игры потенциала проявления абсолют-
ной природы собственного ума возникают сем-
надцать видов восприятия — шесть видов вос-
приятия согласно шести уделам сансары, два 
крайних воззрения тиртхиков (нигилизм и этер-
нализм), а также девять видов воззрения де-
вяти колесниц учения. Поэтому… 

Не верь в существование, 

То есть не цепляйся за реальное независимое су-
ществование феноменов. 

Все феномены являются игрой потенциала про-
явления абсолютной природы, поэтому в силу 



того, что в поле твоего восприятия возни-
кают феномены — как «хорошие», так и «пло-
хие», — 

Не превозноси несуществование. 

Поскольку ни один из феноменов не ограничен 
философскими крайностями, 

Не удовлетворяйся концептуальной идеей о не-
раздельности существования и несуществова-
ния. 

Не разделяй феномены на «хорошие» и «пло-
хие». 

Не пытайся определить феномены как «суще-
ствующие» или «несуществующие», применяя 
для этого логический анализ.  

Не отвлекайся от сияния, исходящего из самой 
глубины абсолютной реальности. 

59. 

[В этой главе речь пойдёт об] ознакомлении 
с абсолютной природой проявляющихся фено-
менов.  

Сын мой, существует восемь аспектов озна-
комления. 

Ум является абсолютно ясным, как простран-
ство. Это несоставное осознавание.  

Движение мыслей сходит на нет само собой, 
подобно тому как сходит на нет рябь на воде.  

Мысли освобождаются мгновенно — любая 
мысль, вдруг возникшая силой обстоятельств, 
естественным образом исчезает сразу же по-
сле возникновения.  



Осознавание естественным образом чистое, 
поскольку его не омрачают восемь видов обыч-
ного сознания.  

Его невозможно обнаружить в рамках обыч-
ного восприятия, поскольку в нём не за что за-
цепиться и присвоить обозначение: «Вот это 
оно и есть». 

Объекты естественным образом пустотны, 
поскольку всё, что возникает, не обладает ре-
альным независимым существованием.  

Все они ясно проявляются, но при этом не су-
ществуют, подобно иллюзиям в сновидении. 

Все они не существует, но ясно проявляются, 
подобно отражению луны на поверхности 
воды.  

60. 

[В этой главе речь пойдёт о] девяти аспектах 
ознакомления с нерождённой природой проявля-
ющихся феноменов. 

Феномены по своей природе являются нерож-
дёнными и этим подобны обманчивым иллю-
зиям. Поэтому не верь в их реальное существо-
вание и не цепляйся за него.  

Сын мой, существует девять аспектов озна-
комления с нерождённой природой.  

Если провести аналитическое исследование лю-
бого феномена, проявляющегося в силу взаимо-
зависимости, с целью обнаружения его подлин-
ного бытия, то выяснится, что по своей при-
роде он является нерождённым.  



То, что мы воспринимаем как рождающееся, 
на самом деле является нерождённым и в 
этом подобно лошадям и мулам в магическом 
представлении. 

То, что является несоставным и не возникает 
в силу стечения причин и условий, является не-
рождённым и в этом подобно пространству.  

Составные феномены не обладают реальным 
независимым существованием, поэтому 

То, что не может возникнуть, является не-
рождённым, подобно сыну бесплодной жен-
щины.  

Формы и другие проявления не обладают реаль-
ным независимым существованием, поэтому 

То, что проявляется, является нерождённым 
и в этом подобно сновидению. 

Не существует того, что может стать ис-
точником возникновения пустотности, по-
этому 

Пустотность является нерождённой и этим 
подобна рогам зайца.  

Поскольку невозможно дать определение, ты 
не можешь утверждать: «Вот что это та-
кое», поэтому 

Осознавание является нерождённым и в этом 
подобно восьми сознаниям персонажа сновиде-
ния.  

Поскольку то, что является нерождённым, то 
есть пустотность, не отклоняется в сторону 



[конкретных проявлений], она обладает потен-
циалом проявляться как бесконечное многооб-
разие.  

Нерождённое проявляется, подобно оптиче-
ским иллюзиям. 

Поскольку это пребывает за пределами воз-
можности аналитического исследования и явля-
ется изначально нерождённым,  

Нерождённое изначально не обладает реаль-
ным независимым существованием и в этом 
подобно пространству. 

Нерождённое не может быть обозначено в 
рамках восьми философских крайностей — су-
ществование, несуществование и др. В этом 
оно подобно пространству, про которое нельзя 
сказать, что «Пространство — это вот это 
(или вот то)». Поэтому 

Нерождённое не ограничено крайностями. 

61. 

[В этой главе содержится] наставление о че-
тырёх аналогиях при ознакомлении с абсолют-
ной природой проявляющихся феноменов. 

Сын мой, существует четыре аналогии. 

То есть четыре относительных примера для 
ознакомления с абсолютной природой ума. 

Все феномены возникают в состоянии нераз-
дельности трёх аспектов пространства ума — 
пространства [вовне], пространства самого 
ума и пространства абсолютной природы. В 



этих трёх пространствах феномены возни-
кают, пребывают и исчезают, то есть они ни-
когда не покидают эти три пространства. По-
тому любые утверждения в рамках концепту-
ального мышления — «существует», «не суще-
ствует» — совершенно бессмысленны. По-
этому 

Гора остаётся неподвижной, какие бы ни возни-
кали окружающие обстоятельства — ураган, 
буря, ливень и т. д. Аналогия с горой — скрепи 
своё бытие печатью воззрения, не ограничен-
ного конкретными утверждениями.  

Поскольку нет ни медитации, ни объекта меди-
тации, в уме нет импульса движения. Аналогия 
с царём, занявшим свой трон, — скрепи своё 
бытие медитацией, не требующей приложе-
ния усилий. 

Всё является игрой абсолютной природы, вне 
которой нет никаких феноменов. Поэтому 

Путешественник, добравшийся до золотого 
острова, не сможет найти там обычные 
камни, сколько бы он ни искал. Аналогия с путе-
шественником — скрепи своё бытие активно-
стью, не ограниченной двойственным воспри-
ятием.  

В абсолютной природе, в этой изначальной ос-
нове бытия, что всегда остаётся неомрачён-
ной и всепроникающей, понятия «свобода» и 
«несвобода» не имеют никакого смысла, по-
скольку не существует какого-то другого 
плода, к которому следовало бы стремиться. 
Аналогия со змеёй, завязавшейся в узлы, — 



скрепи своё бытие единственным плодом, сво-
бодным от надежды и страха.  

62. 

[В этой главе речь пойдёт о] пяти наставле-
ниях об абсолютной природе проявлений.  

Сын мой, вот пять наставлений. 

С точки зрения окончательной истины познава-
емые феномены, субъект и объект, не возни-
кают в силу причин и условий; они не зависят ни 
от чего другого; они не являются следствием 
изменения, например трансформации плохого в 
хорошее; они являются нерождёнными изна-
чально. Поэтому 

Распознай, что форма и сознавание являются 
нерождёнными. 

Поддерживай осознавание всего воспринимае-
мого в рамках восьми видов сознания, но избе-
гай цепляния. 

Пребывай, не отвлекаясь на восемь мирских за-
бот — похвалу, порицание и другие. 

Воззрение, позволяющее работать с любыми 
обстоятельствами; медитация без отвлече-
ния; активность, не отклоняющаяся от истин-
ного пути; уверенность в плоде. Поддерживая 
все четыре, 

Пребывай, не позволяя обстоятельствам от-
влекать сознание.  

Запечатай ум 

Реализацией нерождённости собственного ума. 

63. 



[В этой главе речь пойдёт о] воззрении единой 
абсолютной природы, в рамках которой одно не 
отличается от другого. 

Сын мой, существует пять переживаний муд-
рости. 

Эти переживания указывают, что ты постиг 
самую суть воззрения и медитации. 

 

В тексте «Шестичастная медитация» ска-

зано: 

Какие бы концептуальные идеи усложнённого 
мышления ни возникали,  

Если осознаёшь каждую отдельную мысль [с 
позиции] её абсолютной природы (дхармата),  

Нет необходимости медитировать на неком 
другом пространстве абсолютной природы 
(дхармадхату).  

Соответственно… 

Мысли — хорошие и плохие — это абсолютная 
природа. 

Они растворяются в абсолютной природе, не 
ограниченной двойственным мышлением, опи-
рающимся на идею о субъекте и объекте.  

Все характеристики сансары и нирваны осво-
бождаются самопроизвольно в недвойствен-
ном пространстве равностности.  

Прямое осознавание позволяет видеть абсо-
лютную природу всех феноменов, и это похоже 
на встречу со старым другом.  



Обусловленное заблуждением цепляние за дру-
зей, врагов и т. д. исчезает самопроизвольно. 

Двойственность, предполагающая, что мы пы-
таемся предотвратить нечистое восприятие 
и развить чистое, исчезает самопроизвольно.  

64. 

[В этой главе содержится] краткое объяснение 
того, как проявляет себя нераздельная абсо-
лютная природа.  

Сын мой, существует четыре аспекта прояв-
ления недвойственной абсолютной природы. 

С позиции основополагающего воззрения вели-
кой равностности в абсолютной природе не су-
ществует ни хорошего, ни плохого, поскольку 
во всём присутствует изначальная мудрость. 

Ничего не усложняя, не пытаясь что-либо об-
наружить, мы выполняем медитацию на все-
проникающей изначальной мудрости, пребывая 
в состоянии, не ограниченном концептуаль-
ными построениями.  

Спонтанная активность, которая не обуслов-
лена искусственным построениями, не имеет 
цели и не связана с намеренными действиями, 
— это великая беспристрастность.  

Когда реализуешь абсолютную природу, в каж-
дом спонтанном проявлении абсолютной при-
роды ума раскрывается изначальная муд-
рость.  

65. 

[В этой главе речь пойдёт о] шести аспектах 
проявления нераздельной абсолютной природы. 



Сын мой, существует шесть аспектов прояв-
ления недвойственной абсолютной природы. 

Поскольку природа ума — спонтанно присут-
ствующая изначальная мудрость — проявля-
ется в состоянии простоты, изначально сво-
бодной от усложнений, [проявление абсолют-
ной природы] всегда остаётся свежим. 

Поскольку [в пространстве ума] все дхармы 
совершенны, [проявление абсолютной при-
роды] происходит спонтанно. 

Поскольку [проявлению абсолютной природы] 
не существует преград, это и есть великая из-
начальная мудрость.  

Поскольку отсутствует двойственное разде-
ление на «сансару» и «нирвану» или «хорошее» 
и «плохое», это недвойственная ваджра. 

Поскольку присутствие ума будды изначально 
не зависит от причин и условий, это саморож-
дённая ваджра. 

Поскольку оно свободно от вражды двух про-
тивоположностей — «хорошее» и «плохое» — 
это великая равностность.  

66. 

[В этой главе речь пойдёт о] четырёх аспектах 
проявления нераздельной абсолютной мудро-
сти. 

Сын мой, существует четыре аспекта прояв-
ления, не ограниченного двойственностью. 

Все концепции о прошлом, настоящем и буду-
щем отсекаются, и ум пребывает в потоке 
естественного состояния. 



Это неусложнённое ясное сияние, в котором 
нет усложнённого мышления. 

Это подобно прозрачному кристаллу. 

Это зеркало осознавания за пределами любых 
концепций. 

Это похоже на зеркало, на котором нет пятен. 

Это реализация сияющей изначальной мудро-
сти, осознавания, которое осознаёт само себя. 
Это подобно драгоценности, исполняющей же-
лания, которая дарует всё, что только можно 
пожелать.  

У спонтанно проявляющейся изначальной муд-
рости нет нужды в «исключении иного», по-
этому 

Всё возникает самопроизвольно. Это «непред-
намеренная» мудрость.  

67. 

[В этой главе содержится] несколько наставле-
ний о нераздельной абсолютной природе.  

Сын мой, вот четыре наставления. 

Абсолютная природа не отклоняется в сто-
рону одного из направлений, поэтому, 

Поскольку абсолютная природа проникает по-
всюду во всех десяти направлениях, это вели-
кое присутствие.  

Поскольку у неё нет «внешней входной двери 
и внутреннего жилища», или периферии и цен-
тра, — это бодхичитта, не ограниченная 
предвзятостью.  



Поскольку всё возникает из этой бодхичитты, 
это великая неопределённость.  

Поскольку в зависимости от обстоятельств 
она не становится ни ярче, ни тусклее, абсо-
лютная природа и есть совершенно чистое со-
стояние будды. 

68. 

[В этой главе содержатся] наставления об осо-
знавании нерождённой абсолютной природы 
посредством восьми аспектов естественного 
освобождения. 

Сын мой, существует восемь аспектов есте-
ственного освобождения. 

Когда знаешь, что проявляющиеся объекты не 
обладают реальным существованием, вера в 
это реальное существование естественным 
образом исчезает. Пока ты пребываешь в сво-
бодном от заблуждений состоянии прямого 
осознавания абсолютной природы, — а речь 
идёт именно о прямом осознавании, а не об ин-
теллектуальном понимании, — все проявляю-
щиеся объекты шести сознаний воспринима-
ются как нераздельное единство пустотности 
и проявления, как иллюзорное сновидение. Та-
ким образом, 

Формы, которые видны глазами, — будь они 
красивые или уродливые, — освобождаются в 
момент, когда их увидел. 

Как это происходит? 

Они освобождаются в сфере нерождённого, а 
это и есть истинная природа как субъекта, 
так и объекта.  



Точно так же звуки, которые слышны ушами, 
— будь они приятными или отталкивающими, 
то есть будь они словами похвалы или критики 
и т. д., — освобождаются в момент, когда их 
услышал. Они освобождаются в сфере нерож-
дённого. 

Запахи, которые ощущаются носом, — будь 
то благоуханный аромат или отвратительная 
вонь, — освобождаются в момент, когда их 
ощутил. Они освобождаются в сфере нерож-
дённого. 

Вкусы, которые чувствуешь языком, — будь 
то сладость или горечь и т.д. — освобожда-
ются в момент, когда их почувствовал. Они 
освобождаются в сфере нерождённого.  

Фактуры, которые ощущаются телом, — 
гладкая или грубая и прочие, — освобождаются 
в момент, когда их ощутил. Они освобожда-
ются в сфере нерождённого. 

Восприятие — семнадцать видов восприятия, а 
также любые другие — освобождаются сами 
собой. Они освобождаются в сфере нерождён-
ного как нераздельное единство пустотности 
и проявления. 

Слова, которые произносишь, — имена и опре-
деления, связаны они с Дхармой или нет, — 
освобождаются в сфере нерождённого как не-
раздельное единство пустотности и звучания. 

Точно так же и мысли — добродетельные или 
нет — освобождаются сами собой. Они осво-
бождаются в сфере нерождённого как есте-
ственным образом чистое осознавание.  

69. 



[В этой главе речь пойдёт о] четырёх незагряз-
нённых факторах, которые не позволят тебе 
отклониться от пути.  

Сын мой, существует четыре незагрязнённых 
фактора. 

Когда распознаёшь нерождённую абсолютную 
природу во всём, что проявляется, восприни-
маешь все феномены в соответствии с вось-
мью примерами иллюзорности, — это неза-
грязнённая мудрость воззрения. 

Когда непрестанно принимаешь в качестве 
пути нерождённую абсолютную природу, — 
это незагрязнённый путь медитации. 

Когда пребываешь в естественном потоке не-
рождённой абсолютной природы, бессилие вы-
разить происходящее словами — это незагряз-
нённое медитативное переживание. 

Когда не отклоняешься от нерождённой абсо-
лютной природы в усложнённое мышление 
прошлого, настоящего и будущего, — это неза-
грязнённый плод.  

70. 

[В этой главе речь пойдёт о том, что] в своём 
восприятии практикующий не может обнару-
жить ничего, кроме нерождённой природы.  

Сын мой, существует пять факторов, кото-
рых тебе никогда не обнаружить.  

Когда применяешь метод логического обоснова-
ния «ни один, ни множество», 

Невозможно обнаружить реальное независи-
мое существование объектов вовне. 



Объекты можно сравнить с волосками, переме-
щающимися в поле зрения, когда повреждается 
стекловидное тело глазного яблока.  

Поскольку не существует ни того, кто ищет, 
ни того, что искать, 

Невозможно обнаружить ум внутри. 

Это похоже на то, как пространство пыта-
ется обнаружить пространство. 

Если разделить тело на отдельные части — ко-
нечности и другие, — не останется ничего, что 
можно было бы назвать «тело»… 

Невозможно обнаружить тело между ними. 

Это то же самое, что попытаться обнару-
жить сердцевину бананового дерева, ствол ко-
торого пуст внутри. 

Поскольку не существует ни круговерти [сан-
сары], ни тех, кто в ней вращается, 

Невозможно обнаружить обычных живых су-
ществ, одним из которых ты не хочешь быть.  

Живых существ можно сравнить с толпой 
в сновидении. 

Кроме твоего собственного нерождённого ума, 
нет никакого другого будды, поэтому… 

Невозможно обнаружить будд, одним из кото-
рым ты хочешь стать. 

71. 



[В этой главе речь пойдёт о] том, что, следуя 
пути [медитации], ничего, кроме абсолютной 
природы, обнаружить невозможно. 

Сын мой, существует пять аспектов невоз-
можности обнаружить что-то [кроме абсо-
лютной природы]. 

Изначально природой всех феноменов — как 
внешних, так и внутренних — является пу-
стотность, и ничто иное ей быть не может. 
Всё, что возникает как внешние объекты, — 
это лишь проявления, не обладающие реаль-
ным независимым существованием. Поэтому, 
если будешь искать что-то реально существу-
ющее, ничего не обнаружишь ни в прошлом, ни 
в настоящем, ни в будущем. 

Осознавание — наш собственный ум внутри — 
это нераздельность осознавания и пустотно-
сти, поэтому обнаружить его невозможно. 

Тело состоит из шести элементов: земли, 
воды, огня, ветра, пространства и сознания — 
оно не обладает реальным независимым суще-
ствованием. Его невозможно обнаружить, по-
скольку обнаруживать нечего. 

Обусловленные заблуждением живые суще-
ства в действительности также являются 
нерождёнными. Их невозможно обнаружить, 
поскольку обнаруживать нечего. 
 

Что касается состояния будды, которое не 

обусловлено заблуждением, то это и есть 

твой собственный ум. Состояние будды не 

удастся обнаружить где-то в другом месте, 

потому что нечего обнаруживать.  



72. 

[В этой главе содержится] подробное объясне-
ние недвойственного возникновения абсолют-
ной природы. 

Сын мой, существует пять факторов, кото-
рые следует принимать в качестве пути, 
оставляя ум в состоянии, свободном от услож-
нений, в состоянии изначальной простоты. 

Что касается абсолютной природы, то в ней 
нет ничего [что можно было принять в каче-
стве объекта] фокуса внимания, поэтому 

Не воспринимай [абсолютную природу] как 
что-то конкретное. 

Не делай объектом медитации внешнее — 
формы, звуки и так далее. 

Ум — это будда, прямо сейчас, в текущий мо-
мент, поэтому 

Отбрось любые надежды, такие как желание 
обрести качества пути и его плод.  

Ничего из того, что проявляется — будь то 
страдание или блаженство, тревожащие эмо-
ции или изначальная мудрость, — не происхо-
дит вне твоего собственного ума, поэтому 

Ничего не считай изъяном. 

«Заставь» ум пребывать… а вернее сказать, 
[оставь ум как есть и] «позволь» ему пребы-
вать в его естественном состоянии. 

73. 



[В этой главе содержатся] наставления о само-
произвольном проявлении «как есть», которое 
определяется тремя аспектами пустотности. 

Сын мой, пустотность определяется тремя 
аспектами. 

Основополагающая основа всех феноменов из-
начально не рождается, не пребывает и не пре-
кращается. 

Феномены не рождены изначально. 

Феномены вовне являются нерождёнными — 
они пустотны. 

Ум не имеет основы или корня. 

Ум внутри пустотен — он является нерож-
дённым. 

Совокупности-скандхи «между» умом внутри 
и феноменами снаружи пустотны, они не яв-
ляются чем-то, что «пребывает». 

Формы проявляются как морская пена. Ощуще-
ния подобны стволу бананового дерева. Воспри-
нимаемое подобно миражу. Обуславливающие 
факторы подобны банановому дереву. Сознание 
подобно магической иллюзии. 

74. 

[В этой главе речь пойдёт о] том, как принятие 
отсутствия основы в качестве пути налагает 
печать на все феномены. 

Сын мой, три вещи следует принять в каче-
стве пути. 

Прими в качестве пути отсутствие основы, 
которая выполняла бы функцию опоры, или 



корня, из которого произрастают сансара и 
нирвана. 

Не воспринимай феномены как что-то важное 
— то есть как что-то истинное или ложное; 
вызывающее надежду или страх и так далее. 

Налагай печать нерождённого на мир феноме-
нов. 

75. 

[В этой главе речь пойдёт о] рассечении пут 
внешнего, внутреннего и того, что между 
ними. 

Если не рассечёшь путы внешнего и внутрен-
него прежде, чем реализовать наставления на 
практике, то практика деградирует до обыч-
ного старания произвести впечатление на дру-
гих людей. Это маска лицемерия. 

Сын мой, рассеки четыре вида пут. 

Рассеки внешние путы, такие как отвлекаю-
щие обстоятельства — шумную толпу и сума-
тоху. 

Рассеки внутренние путы, такие как цепляние 
за врагов и друзей, то есть за объекты, кото-
рые вызывают привязанность и неприязнь.  

Рассеки путы того, что между ними, такие 
как цепляние за цели текущей жизни. 

Более того, после того как развил убеждён-
ность в действенности полученных наставле-
ний, следует рассечь сомнения, свойственные 
интеллекту, и избавиться от любых заблужде-
ний по поводу воззрения, медитации и дей-
ствия. 



Полагайся на уединённые места. 

76. 

Эта глава состоит из двух частей: 1. Восемь 
видов активности; 2. Как учитель устраняет 
изъяны медитации ученика и дарует благосло-
вение и счастье. 

1. Восемь видов активности. 

Сын мой, существует восемь видов активно-
сти. 

В начале практики медитируй на… 

Трёх уровнях защиты — внешнем, внутреннем 
и тайном. 

Запасись провизией, то есть собери всё, что бу-
дет тебе необходимо для практики.  

Подходи к практике с позиции простоты, то 
есть оставайся в естественном состоянии — 
оставь тело, речь и ум как есть.  

Соверши подношения учителю и Трём драго-
ценностям. 

Что касается совершённого прежде, то рас-
кайся в неблагих действия, применив четыре 
силы. 

Молись, чтобы в твоём уме зародились меди-
тативные переживания и реализация.  

Займи положение, устроившись на комфорт-
ном сидении в уединённом месте. 

И выполни восемь йогических упражнений, 
устанавливая контроль над телом и речью. 



2. Как учитель устраняет изъяны медитации 
ученика и дарует благословение и счастье. 

В примечаниях эта секция представлена после 
семьдесят девятой главы, но здесь сохранён по-
рядок оригинального текста. 

Визуализируй своего коренного учителя сидя-
щим на троне из лотоса и лунного диска прямо 
над своей макушкой. Начни с зарождения бод-
хичитты и поднеси семь ветвей. 

Затем проанализируй сансару, 

То есть поразмышляй о непостоянстве, стра-
дании и так далее. 

Затем размышляй о промежуточных состоя-
ниях. 

Существует шесть промежуточных состоя-
ний. В текущем промежуточном состоянии ты 
распознаёшь абсолютную природу, не распо-
знанную прежде. Это похоже на то, как ребё-
нок встречается со своей матерью.  

В промежуточном состоянии между рожде-
нием и смертью ты распознаёшь изначальную 
мудрость. Это подобно тому, как зажжённый 
светильник рассеивает тьму в пещере. 

В промежуточном состоянии сновидения ты 
воспринимаешь все проявления как собствен-
ный ум. Это подобно тому, как, добравшись до 
необитаемого острова, ты не можешь найти 
ни одного другого человека. 



В промежуточном состоянии концентрации ты 
проясняешь то, что было неясным. Это по-
добно тому, как красавица смотрится в зер-
кало. 

В промежуточном состоянии становления 
начинает действовать связь [со следующим 
рождением] согласно прежним благим дей-
ствиям. Это подобно тому, как с помощью за-
мены труб проводят ремонт сломанной ирри-
гационной системы. 

В промежуточном состоянии сияющей абсо-
лютной природы изначальная мудрость прони-
зывает всё без исключения. Это похоже на то, 
как звезда своим светом озаряет всё небо. 

77. 

[В этой главе речь пойдёт о] семи видах однона-
правленной концентрации, используемых в про-
цессе медитации. 

Сын мой, существует семь видов однонаправ-
ленной концентрации, позволяющей не отвле-
каться от воззрения и медитации. 

Однонаправленная концентрация на пустот-
ности внутреннего. 

То есть на пустотности шести видов сознания 
чувственного восприятия, например концен-
трация на пустотности визуального сознания 
и так далее. 

Однонаправленная концентрация на пустот-
ности внешнего. 

То есть на пустотности шести объектов — 
форм и т.д. 



Однонаправленная концентрация на пустот-
ности внутреннего и внешнего. 

То есть на составных феноменах — вмещаю-
щем пространстве и обитающих в нём живых 
существах, на внешних объектах и внутреннем 
потоке ума. 

Однонаправленная концентрация на пустот-
ности несоставного абсолютного. 

Однонаправленная концентрация на бес-
страшном поведении льва, 

Которая позволяет одолеть восприятие, обу-
словленное заблуждением. 

Однонаправленная концентрация на ясности 
изначальной мудрости. 

То есть осознавание естественного состояния, 
свободного от двойственности субъекта и 
объекта.  

Однонаправленная концентрация, подобная 
ваджре. 

Неразрушимая, нераздельная. 

78. 

[В этой главе речь пойдёт о] шести ветвях под-
готовки к практике. 

Сын мой, существует шесть подготовитель-
ных практик. 

Сын мой, устройся на удобном сидении. 

То есть выбери такую позу, в какой будет 
удобно выполнять практику концентрации. 



Затем визуализируй каналы и чакры тонкого 
тела, то есть сосуда. 

Выведи наружу энергии, загрязнённые ядами. 

Выполни физические йогические упражнения, 
работая с верхними и нижними потоками энер-
гии, что позволяет устранить препятствия. 

Избавься от усложнённых мыслей, от мен-
тального хаоса. 

Установи ум в состояние однонаправленной 
концентрации на блаженстве, ясности, пу-
стотности и т. д. 

79. 

[В этой главе речь пойдёт об] основной пя-
тичастной практике йогического пути. 

Сын мой, существует пять ветвей основной 
практики. 

Это пять ветвей практики истинного пути. 

Откажись от обычных активностей, отложи 
их в сторону — например, торговлю или земле-
делие, — поскольку иначе они не закончатся ни-
когда. 

После того, как откажешься от повседневных 
дел, твоя благая активность возрастёт 

И ты будешь чувствовать себя счастливым 
на уровне тела, речи и ума. 

В результате внутренняя концентрация усили-
вается, что приводит к возникновению разно-
образных медитативных переживаний. 

Тогда изнутри начнёт сиять зеркало осознава-
ния. 



В этот момент сугаты явят тебе всё своё ве-
ликолепие. 

Будды, бодхисаттвы и видьядхары даруют 
тебе своё благословение. Защитники доброде-
тели будут оберегать тебя, и, поскольку ты 
достиг подобных высот, никакие злонамерен-
ные чинящие препятствия существа не смогут 
тебе навредить. 

Теперь твоим умом не могут завладеть 
усложнённые мысли, обусловленные тремя или 
пятью ядами тревожащих эмоций. 

Говоря коротко, если пресечь любые обычные 
активности и практиковать истинный путь, 
не допуская противоречий между собственным 
умом и тремя видами практики, обретёшь бес-
численные благие качества — как временные, 
так и окончательные, — а также осуществишь 
все намерения — как свои собственные, так и 
других живых существ. 

Порядок этих глав о высшей практике мудро-
сти в примечаниях отличается следующим об-
разом: после главы 42 сразу следует глава 48, а 
после неё следуют главы с 50-й по 54-ю. Затем 
следуют главы 63 и 69. Затем следуют главы с 
43 по 47-ю. Затем следуют главы 68, 70, 71, 49, 
а затем — с 55-й по 59-ю. Затем следуют главы 
с 60-й по 67-ю, за исключением главы 63, кото-
рая шла за главой 54. Затем следуют главы с 
72-й по 79-ю, за исключением главы 77, которая 
перенесена в раздел о тренировке ума. Далее 
главы расположены согласно коренному тек-
сту. 



Если использовать наставления из этих глав, 
которые позволяют постичь смысл поздних 
учений раздела ума Великого совершенства, об-
ретаешь уверенность силой «ясного различе-
ния» и непоколебимой уверенности. Подобно 
тому как острый клинок разит врага, этот 
путь уничтожает сансару и позволяет беспо-
воротно реализовать нерождённую природу. 

Здесь завершается данный раздел, которую я 
дополнил примечаниями для тех, кто обладает 
острым умом. 

Так завершается четвёртый раздел из «Вось-
мидесяти глав личных наставлений», содер-
жащий объяснения безупречной различающей 
мудрости, самой её сути. 

V. Заключение 

80. 

[В этой главе содержатся] заключительные 
наставления о том, как проверять учеников и 
как они должны выполнять практику. 

Сын мой, существует три пункта заключи-
тельных [наставлений]. 

1. Изъяны учеников, которым не следует даро-
вать эти учения. 

Тебе следует распознать, обладают ли изъя-
нами те, кто мог бы освободиться благодаря 
этим глубоким наставлениям: не даруй эти 
наставления неподходящим сосудам, тем, 
кто обладает неподходящим характером, то 
есть людям неблагодарным, с дурными мане-
рами и т. д. 



Тем, чей ум переменчив и мечется туда-сюда. 

Тем, кто ищет изъяны в собственном учителе 
и в Дхарме, а также тем, кто, получив глубо-
кие наставления, не приступает к их прак-
тике.  

Даже если ты даруешь таким людям учения, 
это не принесёт им блага, и тогда сам факт 
раскрытия этих тайных учений обернётся кри-
тикой и [кармическим] воздаянием. 

2. Достоинства учеников, которым следует да-
ровать эти учения. 

Тем, кто обладает достойным характером; 
кто способен оценить то благо, какое несут им 
те, кто дарует наставления; кто благодарен 
за подобную доброту и т. д.  

Тем, кто обладает стабильным умом — раз-
вил веру, усердие, которые остаются неизмен-
ными. 

Тем, кто способен сохранять чистое видение 
по отношению к Дхарме, другим ученикам и т. 
д. 

Тем, кто прилагает усилия к их практике, ста-
раясь реализовать полученные наставления. 

Таким ученикам следует даровать эти учения. 

Поступая подобным образом, ты будешь уве-
рен, что ученики сохранят линию передачи уче-
ний и послужат на пользу доктрине, помогая 
достичь целей множеству живых существ, то 
есть достигнут реализации сами и принесут 
пользу другим. 



3. Как тем ученикам, которые оказались подхо-
дящими сосудами, реализовать эти наставле-
ния на практике. 

Им следует воспринимать учителя как истин-
ного будду. 

Благодаря этому они смогут получить благо-
словение линии передачи.  

Им надлежит хранить эти наставления в са-
мом своём сердце.  

Если они способны хранить эти учения в тайне 
и практиковать их, то без всяких усилий обре-
тут свершения. 

Им надлежит выполнять практику в уедине-
нии, вдали от шумных толп людей и суматохи. 

И тогда у них будут возникать медитатив-
ные переживания, а в конце концов они обре-
тут совершенную реализацию, превратив-
шись в сыновей снежного льва.   

Так завершаются объяснения наставлений о 
том, как проверить, являются ли ученики под-
ходящими сосудами, а также о том, как рас-
крыть высшие благие качества в собственном 
уме.  

Так завершается пятый раздел из «Восьмиде-
сяти глав личных наставлений», а именно 
наставления о том, кто является подходя-
щим сосудом для получения этих учений.  

Колофон 

Это сущность сердца Дешега Гьявопы, владыки, 
достигшего вершины воззрения. 



Эти наставления включают в себя суть всех 
трёх питак, а также сутры "Сущностного 
смысла", тантры "Сеть иллюзорного проявле-
ния" и восемнадцати тантр сэмде — раздела 
ума дзогчен. 

Это наставления, которые позволяют достичь 
освобождения в текущей жизни тем, кто обла-
дает верой, усердием и мудростью и способен 
однонаправленно выполнять их практику. 

Эти наставления были записаны учеником Зур-
чунгпы по имени Кхьюнгпо Ямарва в точности, 
как тот даровал их. Это высшая сущность его 
глубоких учений. 

Текст «Восемьдесят глав личных наставлений» 
составлен славным Зурчунгпой, который возвы-
шается подобно стягу победы учений, славным 
херукой, явившимся в форме человека, 

Тем, кто дарует достижение плода полного 
освобождения 

Всем, кто лишь услышит его имя или просто о 
нём подумает, 

И который является не кем иным, как восхити-
тельной драгоценностью линии древних пере-
водов, 

Сокровищницей глубоких тантр, комментариев 
и сущностных наставлений. 

Такая драгоценность является так же редко, 
как цветёт лотос удумбара, 

И мне посчастливилось встретиться с ним, не 
прилагая для этого никаких усилий. 



Я настолько обрадовался подобной удаче полу-
чить эти наставления и размышлять над 
ними, что решил написать к ним примечания. 

Если я допустил даже мельчайшие ошибки (ко-
гда мои примечания входят в противоречие с 
этими наставлениями и смыслом доктрины по-
бедоносных), 

Прошу за это прощения у учителей и высших 
божеств. 

Благодаря накопленной в результате заслуге 
пусть все живые существа побыстрее достиг-
нут совершенного просветления, особенно те 
из них, кто уже установил с этими учениями 
благоприятную связь.  

Пусть ни в одной из своих жизней мы не разлу-
чимся с великой традицией славного клана Зур, 

Пусть мы будем слушать эти учения, размыш-
лять о них и реализовывать их на практике, вы-
соко вздымая стяг победы. 

Пусть активностями по сохранению этих уче-
ний, а также их распространению мы достиг-
нем двух целей — нашего собственного блага и 
блага всех других живых существ — и пусть все 
мы достигнем высшего состояния будды.  

Используя текст и структурированный список 
глав согласно полученной от ваджрадхары Кхь-
енце Вангпо передаче (который, в свою очередь, 
получил эти учения согласно прямой и посте-
пенной линиям передачи), я, кусали Джамьянг 
Лодро Гьямцо Драянг, составил эти примечания 



с целью прояснить [сложные моменты корен-
ного текста], полагая, что это может прине-
сти пользу тем, кто так же, как и я, не осо-
бенно умён. Такие люди смогут ознакомиться с 
объяснениями в тексте «Светильник сияющих 
драгоценных камней». Я составил их, будучи в 
месте под названием Демчог Таши Гемпел в 
благоприятное время, а именно в месяц Кар-
тика года деревянной мыши (1924). Пусть бла-
годаря этому высшая доктрина тайной оконча-
тельной сущности будет сохранена.  

Сарвада мангалам бхаванту. 


